opusdei.org

Nuevos
Mediterraneos (V):
«A Jesus, por Maria»

San Josemaria rezaba a la
Virgen desde pequerio; de
mayor descubrio mas: se
encontro en los brazos de una
Madre, tan cercana como lo es
el Cielo.

07/12/2017

Escucha el articulo Nuevos
Mediterraneos (V): «A Jesus, por
Maria»



Descarga el libro electronico:
«Nuevos mediterraneos»
(Disponible en PDF, ePub 'y Mobi)

Al pie de la Cruz acomparfaban al
Sefior su Madre, santa Maria,
algunas otras mujeres y Juan, el
discipulo mas joven. Solo esas pocas
personas estaban a su lado en
aquellas horas dramaticas. Esas... y
una multitud de curiosos y
oportunistas, el pufiado de soldados
que le habia llevado al Calvario, y los
acusadores que seguian burlandose
de él, quiza saboreando su «victoria».
¢Y los demas discipulos? Habian
huido.

El mismo Juan nos cuenta que «Jesus,
viendo a su madre y al discipulo a
quien amaba, que estaba alli, le dijo
a su madre: - Mujer, aqui tienes a tu
hijo. Después le dice al discipulo: -


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/

Aqui tienes a tu madre» (Jn 19,25). Y,
concluye el evangelista, «desde aquel
momento el discipulo la recibi6 en su
casa» (Jn 19,27).

En el joven apdstol, la Madre de
Cristo «es entregada al hombre -a
cada uno y a todos- como madre»[1].
Desde ese momento, Maria es Madre
de los cristianos. Los primeros
discipulos lo comprendieron en
seguida. En torno a Ella se reunieron
al sentir la ausencia del Sefor,
después de su Ascension al Cielo:
«todos ellos perseveraban unanimes
en la oracion, junto con algunas
mujeres y Maria, la madre de Jesus, y
con sus hermanos» (Hch 1,12.14).

También nosotros estamos llamados
a experimentar personalmente la
maternidad de Maria, y a responder
como Juan, que «“acoge entre sus
cosas propias” a la Madre de Cristo y
la introduce en todo el espacio de su
vida interior, es decir, en su “yo”



humano y cristiano»[2]. Se trata de
un camino personal, que cada uno
recorre a su manera... y a su tiempo.

«También soy hijo de mi Madre
Maria»

San Josemaria habia tenido devocion
a la Virgen desde nifio. No lo habia
olvidado con el paso de los afios; en
mayo de 1970, durante su novena a
los pies de la Virgen de Guadalupe,
decia: «Yo os aconsejo, en estos
momentos especialmente, que
volvais a vuestra edad infantil,
recordando, con esfuerzo si es
preciso -yo lo recuerdo claramente-,
el primer acto vuestro en el que os
dirigisteis a la Virgen, con conciencia
y voluntad de hacerlo»[3]. Sabemos
que, siendo muy pequefio, su madre
lo ofrecio a la Virgen de Torreciudad
en agradecimiento por haberle
curado de una enfermedad mortal.
De sus padres aprendio también a
rezar a santa Maria. A la vuelta de



los afios, recordaba: «todavia, por las
mafanas y por las tardes, no un dia,
habitualmente, renuevo aquel
ofrecimiento que me ensefiaron mis
padres: joh Sefiora mia, oh Madre
mia!, yo me ofrezco enteramente a
Vos. Y, en prueba de mi filial afecto, os
consagro en este dia mis ojos, mis
oldos, mi lengua, mi corazon...»[4]

Mientras vivio en Zaragoza, san
Josemaria visitaba diariamente a la
Virgen del Pilar. A Ella acudia con
sus barruntos, con la intuicion de
que el Sefior tenia una voluntad
especial para €l. Aun se conserva una
imagen pequefia de esa advocacion,
hecha en yeso, muy pobre, en cuya
base grabo con un clavo: Domina, ut
sit!, con la fecha 24-5-924. «Aquella
imagen -comentaba afios mas tarde-
era la materializacion de mi oracion
de afos, de lo que os habia contado
tantas veces»[5].



Ya en Madrid, tenia una imagen de la
Virgen a la que denominaba «Virgen
de los besos», porque nunca dejaba
de saludarla con un beso al entrar o
salir de casa. «No solo aquélla, todas
las imagenes de Nuestra Sefiora le
conmovian. De modo especial las que
encontraba tiradas por la calle, en
grabados o estampas sucias y
polvorientas. O las que le salian al
paso en sus correrias por Madrid,
como la imagen en azulejos con que
se topaban a diario sus o0jos cuando
dejaba Santa Isabel»[6].

Ademas, al contemplar el Evangelio
habia aprendido a tratar a Maria y a
acudir a Ella como hacian los
primeros discipulos. En su libro
Santo Rosario, fruto de esa
contemplacion amorosa de la vida de
Cristo, al comentar el segundo
misterio glorioso, apunta: «Pedroy
los demas vuelven a Jerusalén -cum
gaudio magno- con gran alegria (Lc
24,52). (...) Pero, tu y yo sentimos la



orfandad: estamos tristes, y vamos a
consolarnos con Maria»[7].

Con todo, la maternidad de Maria iba
a ser otro de los «descubrimientos»
que haria siendo todavia un
sacerdote joven. Lo recoge en uno de
sus Apuntes, que data de septiembre
de 1932: «Ayer (...) descubri un
Mediterraneo -otro-, a saber: que, si
soy hijo de mi Padre Dios, lo soy
también de mi Madre Maria»[8]. No
era algo nuevo -era una verdad
conocida, meditada, vivida-, y sin
embargo adquiria de golpe un
significado inédito. Recordando una
vez mas su itinerario espiritual,
afade: «Me explicaré: por Maria fui a
Jesus, y siempre la he tenido por mi
Madre, aunque yo haya sido un mal
hijo. (Desde ahora seré bueno)».
Maria le habia llevado ya a Jesus:
habia sido su principal intercesora
en su insistente peticidon para ver lo
que le pedia el Sefior... ¢En qué
consistia entonces la novedad? Lo



explica a continuacion: «Pero ese
concepto de mi filiacion materna lo
vi con una luz mas clara, y con un
sabor distinto lo senti ayer. Por eso,
durante la Sda. Comunion de mi
Misa, le dije a la Sefiora mi Madre:
ponme un traje nuevo. Era muy justa
mi peticion, porque celebraba una
fiesta suya»[9].

La idea del traje nuevo tiene claras
resonancias paulinas: «Despojaos del
hombre viejo y de su anterior modo
de vida, corrompido por sus
apetencias seductoras; renovaos en
la mente y en el espiritu y revestios
de la nueva condicion humana
creada a imagen de Dios: justicia y
santidad verdaderas» (Ef 4,22-24).
Este nuevo descubrimiento de la
maternidad de Maria, pues, tiene un
sabor intimo de conversion personal.
Algo que ve con mayor claridad, que
siente de modo nuevo, y que florece
en un proposito sencillo pero
profundo: «Desde ahora seré bueno».



Quienes han estudiado a fondo los
textos de san Josemaria han puesto
de relieve la linea en que se mueve
este descubrimiento. Ocho dias
después de la anotacion en que
recoge el nuevo Mediterrdneo que se
le ha abierto, escribe un apunte que
pasara a Camino: «A Jesus siempre se
vay se “vuelve” por Maria»[10]. Era
algo que llevaba un tiempo
fraguandose en su alma, pero que de
golpe comprendio con nueva
hondura y le reafirmo en la
importancia de Santa Maria en su
vida de relacion con Dios. Cuatro
dias después del apunte, anotd: «- jA
cuantos jovenes les gritaria yo al
oido: Sé de Maria... y seras
nuestro!»[11] Afios mas tarde le
preguntarian qué queria decir con
eso, y él contestaba: «Quiero decir lo
que tu entiendes perfectamente. (...)
De una parte, que si no hay devocion
a Maria no se puede hacer nada: las
almas estdn como si no tuvieran
fundamento para la vida espiritual;



de otra, que cuando hay una
devocion filial a la Santisima Virgen
se encuentran las almas en buena
disposicion para servir a Nuestro
Sefior en el estado que sea: solteras,
casadas, viudas y los sacerdotes
como sacerdotes»[12]. Es Maria, en
fin, quien lleva a Jesus; y Jesus nos
lleva al Padre. Ella es, sencillamente,
quien facilita el acceso a Dios.

«Volver» a Jesus por Maria

En aquel septiembre de 1932, san
Josemaria medit6 repetidas veces
sobre el papel que la Virgen juega en
nuestro camino a Jesus. En este caso,
no se trata ya de encontrar a Cristo,
de descubrir cudl es su voluntad para
nosotros, sino, como hemos visto, de
«volver» a EL Su lenguaje resultaba
novedoso para quienes se le
acercaban. El beato Alvaro del
Portillo, por ejemplo, recuerda que €l
mismo se sorprendio: «Entonces
pregunté yo al Padre: Padre, ¢{por



qué ha puesto esto? Que se va por
Maria, ya lo entiendo, pero que se
vuelve... Y me dijo: «hijo mio, si
alguno tiene la desgracia de
separarse de Dios por el pecado, o
esta a punto de separarse porque le
va entrando la tibieza y la desgana,
entonces acude a la Santisima Virgen
y encuentra otra vez la fuerza; la
fuerza para ir al confesonario, si
hace falta, para ir a la Confidencia y
abrir bien la conciencia con gran
sinceridad -sin que haya recovecos
en el alma, sin que haya secretos a
medias con el diablo- y por Maria, se
va a Jesus»[13].

Levantarse después de una caida
cuesta, y cuesta mas a medida que
pasan los afos. En lo fisico, resulta
evidente: basta ver el revuelo que se
forma cuando una persona mayor se
cae por la calle. Pero esa afirmacion
es igualmente cierta en lo espiritual.
A medida que crecemos en edad, se
nos puede hacer mdas y mas costoso



pedir perdén. Nos humilla seguir
cayendo en los mismos pecados, nos
averguenza cometerlos -«ja estas
alturas!»-, se nos hace insoportable
seguir constatando nuestra propia
debilidad... y, a veces, cedemos a una
desesperanza que nos roba la
alegria.

La desesperanza es un enemigo sutil
que nos lleva a encerrarnos en
nosotros mismos. Pensamos que
hemos defraudado a Dios, como
quien se compra un aparato
electronico y de golpe descubre que
no era tan bueno como lo pintaban...
Sin embargo, al vernos en ese estado,
Fl quiere recordarnos que jnos
conoce perfectamente! A cada uno de
nosotros podria decirnos, como a
Jeremias: «antes de plasmarte en el
seno materno, te conoci» (Jr 1,5). Por
€s0, Su Amor por nosotros constituye
una seguridad firme: sabiendo cdmo
somos, Dios nos ha amado hasta dar
la vida por nosotros... y no se ha



equivocado. Cuando incluso esta
verdad, tan consoladora, nos resulte
lejana, acordarnos de nuestra Madre
puede ser como el atajo que nos
facilite el camino de vuelta[14]. Ella
nos acerca de modo particular a la
Misericordia de ese Dios que esta
esperandonos con los brazos
abiertos. En su ultima Audiencia
general, Benedicto XVI nos confiaba:
«Desearia invitaros a todos a renovar
la firme confianza en el Sefnor, a
confiarnos como nifios en los brazos
de Dios, seguros de que esos brazos
nos sostienen siempre y son los que
nos permiten caminar cada dia,
también en la dificultad. Me gustaria
que cada uno se sintiera amado por
ese Dios que ha dado a su Hijo por
nosotros y que nos ha mostrado su
amor sin limites. Quisiera que cada
uno de vosotros sintiera la alegria de
ser cristiano»[15]. Y precisamente
para que lo sintamos, Dios ha
querido manifestarnos su amor
paterno... y materno.



El amor «materno» de Dios aparece
expresado en diversos momentos a lo
largo de la Escritura; quiza el pasaje
mas conocido sea el de Isaias: «;Es
que puede una mujer olvidarse de su
nifio de pecho, no compadecerse del
hijo de sus entrafias? jPues aunque
ellas se olvidaran, Yo no te

olvidaré!» (Is 49,15); o, de un modo
aun mas explicito: «como alguien a
quien su madre consuela, asi Yo os
consolaré» (Is 66,13). Sin embargo,
Dios quiso ir mas alla, y darnos a su
misma Madre, aquella mujer de
quien se encarno su Hijo amado. Los
cristianos de todos los tiempos han
descubierto por eso en Maria una via
privilegiada y particularmente
accesible hacia el Amor infinito del
Dios que perdona.

A veces podemos encontrarnos con
personas a quienes aun les resulta
demasiado abstracto dirigirse a Dios,
0 que no se atreven a mirar a Cristo
directamente: un poco como aquellos



nifios que prefieren acudir a su
madre antes que a su padre cuando
han hecho algo mal o han roto un
objeto valioso... De modo parecido,
«muchos pecadores no pueden decir
el “Padre Nuestro”, pero dicen sin
embargo el “Ave Maria”»[16]. Y asi,
por Maria, «vuelven» a Jesus.

A Maria, con la ternura de los
nifnos

El descubrimiento de la importancia
de Maria va de la mano, en la vida de
san Josemaria, de la vivencia de la
infancia espiritual. En un punto de
Camino, que nacio en unas
circunstancias dificiles, escribig:
«jMadre! - Llamala fuerte, fuerte. - Te
escucha, te ve en peligro quiza, y te
brinda, tu Madre Santa Maria, con la
gracia de su Hijo, el consuelo de su
regazo, la ternura de sus caricias: y te
encontrards reconfortado para la
nueva lucha»[17]. Quienes le
rodeaban no sabian quiza hasta qué



punto les estaba transmitiendo su
propia experiencia con estas lineas.
Por aquellos afios, san Josemaria
estaba aprendiendo también a
acercarse a Dios como un nifio
pequernio.

Fruto de ese modo de orar es su obra
Santo Rosario, y también algunos
capitulos de Camino. Los
descubrimientos que hemos repasado
se inscriben en ese trato confiado
con Dios y con Maria. De hecho, san
Josemaria recorrio ese camino a lo
largo de toda su vida. Poco antes de
pasar su ultima Navidad en esta
tierra, confiaba a un grupo de hijos
suyos: «De ordinario me abandono,
procuro hacerme pequefio y
ponerme en los brazos de la Virgen.
Le digo al Sefior: jJesus, hazme un
poco de sitio! jA ver como cabemos
los dos en los brazos de tu Madre! Y
basta. Pero vosotros seguid vuestro
camino: el mio no tiene por qué ser
el vuestro (...) jviva la libertad!»[18]



Sin ser el unico modo de lograrlo,
hacerse nifios facilita actitudes como
la humildad o el abandono
esperanzado en las distintas
circunstancias de la vida. También es
una manera de ganar en sencillez y
naturalidad al dirigirnos a Dios.
Ademas, al ser un camino marcado
por el reconocimiento de la propia
fragilidad y dependencia, permite
abrir a Dios con menos esfuerzo las
puertas del propio corazdn, es decir,
de la propia intimidad.

Los nifios son vulnerables, y
precisamente por eso son tan
sensibles al amor: comprenden en
profundidad los gestos y las actitudes
de los mayores. Por eso es necesario
que nos dejemos tocar por Dios, y le
abramos las puertas de nuestra
propia alma. El Papa lo proponia
también a los jévenes: «El nos
pregunta si queremos una vida
plena. Y yo en su nombre les
pregunto: Ustedes, ¢ustedes quieren



una vida plena? Empieza desde este
momento por dejarte conmover»[19].
Tener corazon no significa prestarse
a la afectacion o la sensibleria, que
son una simple caricatura de la
auténtica ternura. Al contrario,
redescubrir el corazon, dejarse
conmover, puede ser un camino para
alcanzar a Dios. «Mi pobre corazon
esta ansioso de ternura -anotaba san
Josemaria en 1932-. Si oculus tuus
scandalizat te... No, no es preciso
tirarlo lejos: que no se puede vivir
sin corazon. (...) Y esa ternura, que
has puesto en el hombre, jcomo
queda saciada, anegada, cuando el
hombre te busca, por la ternura (que
te llevo a la muerte) de tu divino
Corazon!»[20] A Maria -y por Ella a
Jesus- se puede ir por el camino de la
ternura, que es el modo en que los
nifios aprenden a conocer a sus
madres y a confiar en ellas su vida
entera. Por este y por otros caminos
que Dios nos puede sugerir, nos
adentramos en un inmenso



Mediterraneo: el de tener en el Cielo
una Madre toda hermosa, santa
Maria.

KoKk

El descubrimiento de los distintos
Mediterraneos que hemos ido
repasando en estos articulos
ensancho el corazon de san
Josemaria de modo indecible. Como
dando pequefios pasos de la mano
del Sefior, percibio el sentido de la
Cruz, que le hizo sentirse hijo de un
Padre lleno de Amor; descubrio el
Amor entrafiable y cercano de Jesus;
aprendio a dejarse querer por Dios,
nuestro Consolador, confiando en El
mas que en las fuerzas propias; v,
poco a poco, supo dar protagonismo
al Espiritu Santo en su vida espiritual
y en su accion en la tierra.
Comprendio, en definitiva, que la
plenitud de la vida cristiana no
consiste en cumplir una serie de
tareas, llegar a un cierto estdndar o



«realizar empresas extraordinarias,
sino en unirse a Cristo, en vivir sus
misterios, en hacer nuestras sus
actitudes, sus pensamientos, sus
comportamientos. La santidad se
mide por la estatura que Cristo
alcanza en nosotros, por el grado en
que, con la fuerza del Espiritu Santo,
modelamos toda nuestra vida segun
la suya»[21]. Siguiendo los pasos de
san Josemaria, también nosotros
podemos pedir a Dios que nos
adentre en esos Mediterrdaneos de la
vida interior, paisajes tan
conocidos... pero a la vez inmensos,
que nos permitiran «ahondar en la
hondura del Amor de Dios, para
poder asi, con la palabra y con las
obras, mostrarlo a los hombres»[22].
No hay camino mas urgente... ni mas
hermoso.

Lucas Buch

Foto: Tomas (cc)



[1] San Juan Pablo II, Enc.
Redemptoris Mater, 25-111-1987, n. 23.

[2] Ibidem. n. 45.

[3] San Josemaria, Apuntes de su
oracion en voz alta en la antigua
basilica de Nuestra Sefiora de
Guadalupe (México), 20-V-1970, en P.
Casciaro, Sofiad y os quedaréis cortos,
112 ed., Rialp, Madrid 1999, p. 223.

[4] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
296.

[5] Apuntes de una reunion familiar,
26-VII-1974 (Cronica 1975, p. 223, en
AGP, biblioteca, P01). La imagen se
conserva en una galeria con
recuerdos de su vida, en la sede
central del Opus Dei, en Roma.

[6] A. Vazquez de Prada, El Fundador
del Opus Dei, vol. 1, pp. 410-411.



[7] San Josemaria, Santo Rosario, 2°
misterio glorioso.

[8] San Josemaria, Apuntes intimos, n.
820, 5-I1X-1932, en Santo Rosario.
Edicion critico-historica, introduccion
al 2° misterio glorioso, p. 234.

[9] Ibidem.
[10] San Josemaria, Camino, n. 495.

[11] San Josemaria, Texto del
Cuaderno VI, n° 825, fechado en 17-
IX-1932, en Camino. Edicion critico-
historica, comentario al n. 494.

[12] San Josemaria, Notas de una
tertulia, Madrid 23-X-1972, en
Camino. Edicion critico-historica,
comentario al n. 494.

[13] Notas de un coloquio con Alvaro
del Portillo, Madrid 4-1X-1977, citadas
por P. Rodriguez, Camino. Edicion
critico-historica, comentario al n.
495. San Josemaria denominaba



Confidencia o charla fraterna a las
conversaciones de acompafiamiento
espiritual, indicando la confianza y
la discrecion por la que estas deben
caracterizarse.

[14] «La Virgen, Madre del Sefior y
Madre nuestra (...) es el atajo para
llegar a Dios» (J. Echevarria, “El amor
a Maria Santisima en las ensefianzas
de Mons. Josemaria Escriva de
Balaguer”, Palabra, 156-157, (1978),
pp- 341-345 (disponible aqui).

[15] Benedicto XVI, Audiencia
General, 27-11-2013.

[16] J. Daniélou, El misterio del
Adviento, Cristiandad, Madrid 2006,
p. 120.

[17] Camino, n. 516.

[18] San Josemaria, Apuntes de la
predicacion, 20-XII-1974, en E.
Burkhart, ]J. Lopez, Vida cotidiana y


https://opusdei.org/es-es/article/devocion-virgen-maria-san-josemaria-javier-echevarria/

santidad en la ensefianza de San
Josemaria, vol. 2, p. 68.

[19] Francisco, Discurso, 28-VII-2016.

[20] San Josemaria, Apuntes intimos,
n. 1658, 9-X-1932, en Camino. Edicion
critico-historica, comentario al n.
118. Cfr. Mc 9,47.

[21] Benedicto XVI, Audiencia
General, 13-1V-2011.

[22] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 97.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/nuevos-
mediterraneos-v-maria-jesus/
(07/02/2026)


https://opusdei.org/es-hn/article/nuevos-mediterraneos-v-maria-jesus/
https://opusdei.org/es-hn/article/nuevos-mediterraneos-v-maria-jesus/
https://opusdei.org/es-hn/article/nuevos-mediterraneos-v-maria-jesus/

	Nuevos Mediterráneos (V): «A Jesús, por María»

