opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XVIII):
Libertad interior, o
la alegria de ser
quien eres

Encontrar su centro en el amor
de Dios es todo lo que necesita
nuestra libertad para
convertirnos en personas
unicas, felices, que no se
cambiarian por nadie.

04/05/2023



La fama de Jesus se extendia por
Galilea. Era un maestro distinto a los
demas: hablaba con autoridad, y su
palabra impresionaba... incluso a los
demonios. Tras predicar en distintos
lugares, «fue a Nazaret, donde se
habia criado» (Lc 4,16). San Lucas
coloca esta escena al inicio de la vida
publica. El relato tiene tal densidad
que se puede ver como un «evangelio
dentro del evangelio»: en pocas
lineas no solo se abre solemnemente
la mision del Sefior, sino que se
sintetiza en cierto modo su vida
entera'. Jesus va a la sinagoga y se
pone en pie para hacer la lectura. Le
entregan el rollo del profeta Isaias;
«desenrollandolo, encontro el pasaje
donde estaba escrito: “El Espiritu del
Sefior esta sobre mi, porque él me ha
ungido. Me ha enviado a evangelizar
a los pobres, a proclamar a los
cautivos la libertad, y a los ciegos, la
vista; a poner en libertad a los
oprimidos; a proclamar el afio de
gracia del Sefior”». Enrolla entonces



de nuevo el texto, y se sienta. «Toda
la sinagoga tenia los ojos clavados en
él. Y él comenzo a decirles: “Hoy se
ha cumplido esta Escritura que
acabais de oir”» (Lc 4,17-21). Jesus
presenta en términos inequivocos su
condicion de Mesias, y 1o hace con un
texto que pone en primer plano el
don de la libertad. Eso es 1o que €l ha
venido a darnos; ha venido a
liberarnos del cautiverio y la
opresion del pecado.

La libertad: los primeros cristianos
eran conscientes de que este don se
encontraba en el centro de su fe, y
por eso san Pablo hara de él un tema
constante de sus cartas. Jesus nos
libera del peso del pecado y de la
muerte, del destino ciego que
gravaba sobre las religiones paganas,
de las pasiones desordenadas y de
todo lo que hace miserable la vida
del ser humano sobre la tierra. Sin
embargo, la libertad no es solamente
un don, sino al mismo tiempo una



tarea. Como escribe el apostol de las
gentes, «para la libertad nos ha
liberado Cristo. Manteneos, pues,
firmes, y no dejéis que vuelvan a
someteros a yugos de esclavitud» (Ga
5,1). Es preciso, pues, custodiar la
libertad, vivir a la altura de este
regalo, y no abandonarse de nuevo a
la facilidad de la esclavitud. Los
primeros cristianos tenian marcada
a fuego esta conviccion; pero ¢y
nosotros? Muchos hemos sido
bautizados cuando éramos unos
recién nacidos. {Qué pueden
significar para nosotros las palabras
de Isaias que cito el Sefior en
Nazaret? ;Y esa llamada a vivir en
libertad, sin someternos, de la que
habla san Pablo?

Si solo se tratara de poder
elegir

Al hablar de libertad, a menudo
pensamos en una simple condicion,
una cualidad de nuestras acciones:



actuo con libertad cuando puedo
hacer lo que quiero, sin que nadie
me obligue o me coarte. Es la
experiencia de libertad que tenemos
cuando podemos elegir por nosotros
mismos. Ante una pregunta como,
por ejemplo: «¢Comera tarta de
chocolate o fruta?», parece mas libre
quien puede elegir cualquiera de los
dos y elige lo que prefiere, por el
motivo que considera mas oportuno.
Una persona diabética, en cambio, se
ve obligada a pedir fruta. En este
sentido preciso, es mas libre quien
puede elegir mas: quien tiene mas
alternativas y menos elementos que
la determinen en una direccion. Por
eso tener dinero da una gran
sensacion de libertad: se abren
muchas oportunidades que estan
vedadas a quien carece de él.
También la ausencia de compromisos
da una gran sensacion de libertad,
pues aparentemente no hay nada
que dicte o restrinja las propias
decisiones.



Desde luego, la ausencia de
coerciones forma parte de la
condicion de libertad, pero no la
agota. De hecho, algunos de los
modelos de libertad que recorren la
historia han vivido entre rejas. El
ejemplo de Thomas More en la Torre
de Londres es paradigmatico. Desde
el punto de vista de la capacidad de
eleccion, no era libre en absoluto; y
sin embargo... Lo mismo vale para
personajes mas recientes, o para los
primeros martires. Toda forma de
persecucion es un intento de acabar
con la libertad, pero no hay modo
meramente externo de lograrlo. Por
eso, dice Jesus: «No tengais miedo a
los que matan el cuerpo, pero no
pueden matar el alma» (Mt 10,28). La
libertad no es simplemente una
condicion, sino la capacidad de
decidir —o de tomar partido por un
tipo de conducta— en lo mas intimo
de nuestro ser, mas alla de lo que
dicten las circunstancias en que nos
movemos.



Por otra parte, la libertad que
experimentamos en nuestras
elecciones puntuales suele tener un
alcance mas bien reducido. Cuando
pensamos en personas que han
pasado a la historia por el modo en
que han vivido su libertad, no es eso
lo que suele destacar. Podemos
repasar mentalmente el nombre de
tres o cuatro personas —conocidas
por todo el mundo o simplemente
cercanas a nosotros— que tengamos
por modelos de libertad. ¢Qué
destaca en su vida? ¢Qué las
convierte en modelos para nosotros?
Seguramente no las admiramos
porque hayan podido elegir siempre
qué comida preferian, o porque, para
poder cambiar de pareja cuando se
les antojara, nunca se llegaran a
casar. Se trata mas bien de personas
que se han liberado de todo lo que
pudiera atarles, para entregarse
plenamente a algo (una causa
valiosa) o a alguien; para dar la vida
entera. Y son ejemplos de libertad



justamente porque llevan esa
entrega hasta el final. Si Thomas
More hubiera jurado fidelidad a
Enrique VIII contra su conciencia,
aunque lo hubiera hecho libremente,
no habria pasado a la historia del
mismo modo en que lo ha hecho. Si
san Pablo, en lugar de esforzarse por
dar a conocer a Cristo hasta dar la
vida por él, hubiera decidido dejar su
llamada y volver a establecerse como
tejedor de tiendas, aunque lo hubiera
hecho libremente, no nos pareceria
un modelo de libertad. De ahi que,
para entender a fondo la libertad, sea
necesario ir mas alla de la simple
capacidad de elegir.

Un tesoro por el que dar la
vida

El Evangelio nos habla de una
experiencia de libertad que consiste
precisamente en renunciar a toda
posibilidad de eleccion: «El reino de
los cielos se parece a un tesoro



escondido en el campo: el que lo
encuentra, lo vuelve a esconder vy,
lleno de alegria, va a vender todo lo
que tiene y compra el campo. El
reino de los cielos se parece también
a un comerciante de perlas finas, que
al encontrar una de gran valor se va
a vender todo lo que tiene y la
compra» (Mt 13,44-46). Los
personajes de estas breves parabolas
lo dejan todo por algo que lo merece.
Renuncian a elegir, se comprometen
plenamente con algo, y no les parece
que estén tirando su libertad, sino
haciendo con ella lo mejor que
pueden hacer. En realidad, esta es la
experiencia de cualquier enamorado.
No le importa no poder salir con
otras personas: 1o ha dado todo por
aquella a la que ama; solo desea
amarla y enamorarla mas cada dia. Y
no le parece que asi esté tirando su
libertad: al contrario, entiende que
no puede hacer nada mejor con su
libertad que amar a esa persona, ese
tesoro, esa perla valiosisima.



Ya solo esta consideracion permite
darse cuenta de que la libertad de
eleccion, aun siendo una dimension
de la libertad, se ordena a otra mas
profunda: la que consiste en poder
amar algo (o a alguien). Esta otra
dimension se podria denominar
libertad de adhesion. Es la libertad
que ponemos por obra al amar, y que
permite comprender que «la libertad
y la entrega no se contradicen; se
sostienen mutuamente». Al dar la
vida entera, no se pierde libertad,
sino que se vive con mayor
intensidad: «en la entrega voluntaria,
en cada instante de esa dedicacion, la
libertad renueva el amor, y
renovarse es ser continuamente
joven, generoso, capaz de grandes
ideales y de grandes sacrificios»",
Cuando, tras una jornada intensa,
solo nos queda un rato libre al final
del dia y, dandonos cuenta de que no
hemos dedicado un tiempo todavia a
la oracion, decidimos hacer eso en
vez de descansar viendo las noticias,



estamos empleando nuestra libertad
en un sentido que sostiene nuestra
entrega; la clave que resuelve ese
dilema sin plantearnos conflictos
esta, de nuevo, en el amor.
Asimismo, la madre de familia, al
atender, por amor, a un hijo enfermo
que cambia sus planes, 1o hace
libérrimamente, y esa entrega le da
una alegria que no obtendria
haciendo lo que le apetecia o le
convenia mas en ese momento.

Pero aun podemos dar un paso mas.
Cuando abrazamos algo (o a alguien)
con nuestra vida entera, ese amor
nos va configurando, nos va
haciendo ser cada vez mas «nosotros
mismos»: una persona unica, con
nombre y apellidos. Por ejemplo,
Teresa de Calcuta. Imaginemos por
un momento que le hubieran
ofrecido un chalet para pasar
apaciblemente sus ultimos afos de
vida, y una ONG para ocuparse de los
pobres a los que ella atendia. ¢Qué



habria respondido? La libertad con
la que vivia su vida no consistia en
poder dejarlo todo e irse a descansar
tranquilamente, sino precisamente
en abrazar un bien —a Cristo,
presente en los mas pobres— con su
vida entera y en despojarse, a su vez,
de todo aquello que entorpeciera ese
ideal.

En realidad, facilmente podriamos
encontrar ejemplos similares en la
vida de otras muchas santas y santos.
Lo que les movia en todo caso era el
deseo de ser fieles al Amor al que
habian entregado todo; responder a
la llamada que los habia enviado en
medio del mundo, con una misiéon
que iba dando forma a su vida.
Podemos recordar, por ejemplo, lo
que nuestro Padre escribia en 1932:
«Dos caminos se presentan: que yo
estudie, gane una catedra y me haga
sabio. Todo esto me gustaria y lo veo
factible. Segundo: que sacrifique mi
ambicion, y aun el noble deseo de



saber, conformandome con ser
discreto, no ignorante. Mi camino es
el segundo: Dios me quiere santo, y
me quiere para su Obra»™*. Esto es lo
que se puede denominar libertad
interior: la fuente que explica que
mis acciones no responden ni al
capricho de un momento, ni a
mandatos externos, ni siquiera al frio
valor objetivo de las cosas, sino a ese
tesoro escondido por el que lo he
dado todo: el Amor que ha venido a
buscarme y me llama a seguirle.
Desde esa llamada, mucho mejor que
desde una serie de obligaciones
externas, se entienden las locuras de
los santos.

Logicamente, obrar con libertad
interior no significa que no haya
cosas que nos cuesten. En el plano de
nuestra vida ordinaria, el Padre ha
recordado con frecuencia algo que
san Josemaria solia decir: «no es
licito pensar que solo es posible
hacer con alegria el trabajo que nos



gusta»®. Glosando esta frase, ha

escrito: «Se puede hacer con alegria
—vy no de mala gana— lo que cuesta,
lo que no gusta, si se hace por y con
amor y, por tanto, libremente»". Se
hace con plena libertad, porque se
comprende que responde al amor
que llevamos en el corazon. En otras
palabras, quiza hoy no tengo muchas
ganas, quizd no acabo de entender
por qué tengo que hacer
precisamente esto... pero lo hago
porque sé que forma parte del amor
que he abrazado con mi vida, y en
esa misma medida soy capaz de
amarlo. Cuando actuo de ese modo,
no lo hago de manera automatica o
simplemente porque «hay que
hacerlo», sino «por y con amor», con
voluntariedad actual. Con el tiempo,
lo que ahora hago a contrapelo,
movido por el amor a quien he
entregado mi vida, adquirira su
sentido mas hondo. «Percibir la
propia vocacion como un don de Dios
—y no como un simple entramado de



obligaciones—, incluso cuando
suframos, es también una
manifestacion de libertad de
espiritu»”,

La libertad como respuesta

En su concepcion de la libertad, una
parte importante de la cultura actual
no logra, tantas veces, ver mas alla
de la capacidad de elegir en cada
instante sin coercion ni
determinacion ninguna: parece que,
si eso se pone en cuestion, la libertad
se esfuma. Sin embargo, es un hecho
que escoger una cosa significa
muchas veces renunciar a otras; que
querer no significa necesariamente
poder, y que lo que nos parece un
proyecto firme puede naufragar
facilmente. La antropologia cristiana
propone una relacion mucho mas
armonica y serena con la libertad,
desde el momento en que la
comprende como un don y una
llamada. Hemos sido «llamados a la



libertad» (Ga 5,13); y no a una
libertad amorfa o sin sentido, sino a
«la gloriosa libertad de los hijos de
Dios» (Rm 8,21). La verdad de
nuestra filiacidon divina es la que nos
hace libres (cfr. Jn 8,31-32). Por eso,
nuestra libertad no es una actividad
espontanea, que brota sin saber de
donde ni hacia donde. Nuestra
libertad es, en su dimension mas
honda, una respuesta al Amor que
nos precede. De ahi que san
Josemaria pudiera describir la vida
interior, en lo que tiene de lucha,
como un obrar «porque nos da la
gana (...) corresponder a la gracia del
Sefior»®. Libremente abrazamos a
quien «nos amo primero» (cfr. 1Jn
4,19), y procuramos, con todas
nuestras fuerzas, corresponder a ese
amor. Y esto, que puede parecer algo
abstracto, tiene en realidad algunas
consecuencias muy concretas. Por
ejemplo, ante las distintas elecciones
que realizamos cada dia, podriamos
preguntarnos: «esto voy a hacer, ¢a



donde me lleva?, sestd en la linea del
amor de Dios, de mi condiciéon de
hijo?».

Por otra parte, cuando vivimos la
libertad como respuesta descubrimos
que no hay motor mas potente en
nuestra vida que mantener viva la
memoria del Amor que nos llama.
También en el plano humano es asi:
no hay fuerza mayor, para cualquier
persona, que la conciencia de ser
amado. Como la enamorada que sabe
que su amado cuenta con ella: «jLa
voz de mi amado! Ya esta aqui, ya
viene saltando por los montes,
brincando por los cerros (...). Vedle.
Esta detras de nuestra tapia. Mira
por las ventanas, atisba por las
celosias. (...) jLevantate, ven, amada
mia, hermosa mia, vente! Que ya
paso el invierno, las lluvias ya
cesaron, se fueron» (Ct 2,8-11). Quien
se sabe amado asi por Dios, llamado
a encender el mundo entero en su
Amor, esta dispuesto a lo que haga



falta. Todo le parece poco en
comparacion con lo que ha recibido;
se dira, como algo evidente: «jQué
poco es una vida para ofrecerla a
Dios!»".. Darnos cuenta de que «Dios
nos espera en cada persona (cfr. Mt
25,40), y que quiere hacerse presente
en sus vidas también a través de
nosotros, nos lleva a procurar dar a
manos llenas lo que hemos recibido.
Y en nuestras vidas, hijas e hijos
mios, hemos recibido y recibimos
mucho amor. Darlo a Dios y a los
demas es el acto mas propio de la
libertad»""".

No hay temor ni mandato externo
que pueda mover un corazon como
lo hace la fuerza de la libertad que se
identifica con su Amor, hasta los
detalles mas pequefios. San Pablo lo
decia con la conviccion de quien lo
ha vivido a fondo: «Ni muerte, ni
vida, ni angeles, ni principados, ni
presente, ni futuro, ni potencias, ni
altura, ni profundidad, ni ninguna



otra criatura podrda separarnos del
amor de Dios manifestado en Cristo
Jesus, nuestro Sefior» (Rm 8,38-39).
Logicamente, para que el Amor de
Dios tenga esa fuerza en nosotros,
necesitamos cultivar una profunda
intimidad con él, en primer lugar en
la oracion. Ahi, contemplando al
Sefior aprendemos el camino de la
libertad, y ahi también abrimos
nuestro corazon a la accion
transformadora del Espiritu Santo.

Que la verdadera libertad toma
forma de respuesta, de un gran «si»,
tiene que ver también con parte de la
herencia que, en lo humano, san
Josemaria quiso dejar a sus hijos: el
buen humor™”. No se trata
simplemente de un rasgo de
personalidad, sino de una auténtica
fortaleza —virtus— de la libertad. Si
la vida de los cristianos se
fundamentara en una decision ética,
en la lucha por realizar una idea, casi
todos terminarian en alguna forma



de cansancio, de desanimo o de
frustracion. No todos, porque hay
temperamentos mas fuertes, que se
sienten incluso estimulados al verse
obligados a nadar contracorriente,
pero si casi todos. Sin embargo, la
situacion es muy distinta si la vida
cristiana tiene su origen en el
encuentro con una Persona que ha
venido a buscarnos?. Este origen es
el mismo que nos sostiene mientras
buscamos la meta con todas nuestras
fuerzas, por pocas que nos parezcan:
«No es que ya lo haya conseguido o
que ya sea perfecto: yo lo persigo, a
ver silo alcanzo como yo he sido
alcanzado por Cristo» (Flp 3,12). Es él
quien nos alcanzg, él quien se fijo en
nosotros, él quien ha creido en
nosotros. Por eso, si palpamos
nuestra pequefiez, nuestra miseria, el
barro —humus— del que estamos
hechos, nuestra respuesta sera tan
humilde como llena de humor:
responderemos desde una mirada
que, «mas alla del simple caracter



natural, permite ver el lado positivo
—V, si es el caso, divertido— de las
cosas y de las situaciones»™. Claro
que somos de barro; si en algun
momento hemos intentado levantar
el vuelo no es porque hayamos
perdido eso de vista, sino porque hay
Alguien que nos conoce mejor que
nosotros mismos y que nos invita a
dar ese paso.

Es muy hermoso —y tiene su gracia
— el dialogo que entabla con el Sefior
el profeta Jeremias (Jr 1,5-8). Pocos
profetas sufrieron tanto como €l por
hacer presente la palabra de Dios en
medio de su pueblo. La iniciativa
habia sido de Dios: «Antes de
formarte en el vientre, te elegi; antes
de que salieras del seno materno, te
consagreé: te constitui profeta de las
naciones». Jeremias, por su parte, no
parece percibir mas que su propia
inadecuacion: «Yo repuse: —jAy,
Sefior, Dios mio! Mira que no sé
hablar, que solo soy un nifio». Pero



Dios no se da por vencido: «No digas
que eres un nifio, pues irds adonde
yo te envie y diras lo que yo te
ordene». ;COmo podra ir adelante el
profeta?, ¢cudl sera su seguridad? ¢El
mandato que ha recibido? Mucho
mas que eso: «—No les tengas miedo,
que yo estoy contigo para librarte». A
veces, el peor enemigo de nuestra
libertad somos nosotros mismos,
sobre todo cuando perdemos de vista
el auténtico fundamento de nuestra
existencia.

A fin de cuentas, lo sorprendente no
es que seamos deébiles y caigamos,
sino que, siéndolo, sigamos
levantandonos de nuevo; que siga
habiendo lugar, en nuestro corazon,
para sofiar los suefios de Dios. El
cuenta con nuestra libertad y con
nuestro barro. Es cuestion de mirarle
mas a él, y menos a nuestra
incapacidad. La intimidad con Dios,
la confianza en él: de ahi surgen la
fuerza y la levedad que hacen falta



para vivir en medio del mundo como
hijos de Dios. «Un escritor dijo que
los dngeles pueden volar porque no
se toman demasiado en serio. Y
nosotros quiza podriamos volar un
poco mas, si no nos diéramos tanta
importancia»™.

™ Cfr. J.M. Casciaro, «El Espiritu
Santo en los evangelios sindpticos»,
en P. Rodriguez et al. (eds.), El
Espiritu Santo y la Iglesia, Eunsa,
Pamplona 1999, 65.

' San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
31.

I Ihidem.

) San Josemaria, Apuntes intimos, 1.
678, cit. en Camino, edicion critico-
histoérica.

' San Josemaria, Carta 13, n. 106.



® Mons. F. Ocdriz, Carta pastoral, 9-
[-2018, n. 6.

"' Mons. F. Ocdriz, Carta pastoral, 9-
[-2018, n. 7.

) San Josemaria, Carta 2, n. 45.
® San Josemaria, Camino, n. 420.

"% Mons. F. Océriz, Carta pastoral, 9-
I-2018, n. 4.

" cfr. San Josemaria, Carta 24, n. 22.

(21 cfr. Benedicto XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 1.

"3 Mons. F. Ocdriz, Carta pastoral, 9-
I-2018, n. 6.

4 Benedicto XVI, Entrevista en
Castelgandolfo, 5-VIII-2006.

Lucas Buch - Carlos Ayxela




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/muy-
humanos-muy-divinos-xviii-libertad-
interior-alegria/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-hn/article/muy-humanos-muy-divinos-xviii-libertad-interior-alegria/
https://opusdei.org/es-hn/article/muy-humanos-muy-divinos-xviii-libertad-interior-alegria/
https://opusdei.org/es-hn/article/muy-humanos-muy-divinos-xviii-libertad-interior-alegria/
https://opusdei.org/es-hn/article/muy-humanos-muy-divinos-xviii-libertad-interior-alegria/

	Muy humanos, muy divinos (XVIII): Libertad interior, o la alegría de ser quien eres
	Si solo se tratara de poder elegir
	Un tesoro por el que dar la vida


