
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XVII): La
delicada fuerza de la
confianza

La confianza descubre las
potencialidades que se
esconden en el interior de cada
uno. Nos hace crecer de modo
natural, armonioso. Nos hace
capaces de más.

29/03/2023

Nadie es un verso suelto: «formamos
todos parte de un mismo poema
divino»[1]. Los relatos individuales



que tejen la historia de los hombres
están entrelazados entre sí por
relaciones de filiación, de
fraternidad, de amistad. Nuestro
corazón da sus primeros latidos
gracias a la vida de otros, y será
luego continuamente animado,
consolado, fortalecido —también
herido— por quienes compartan con
nosotros el camino de la vida. El
hecho de que dependamos de ellos, y
ellos de nosotros, no es un efecto
colateral del pecado original, al que
deberíamos resignarnos, sino algo
constitutivo de nuestro ser a imagen
de Dios.

Aunque nuestra vida en sociedad
parece a veces una corriente
frenética que tiende a volvernos
individualistas, sabemos que solo
somos del todo nosotros mismos en
la relación, en la interdependencia:
solo nos encontramos cuando
estamos dispuestos a salir de
nosotros mismos. Quienes descubren



a fondo esta realidad dejan de ver en
sus propios límites obstáculos que les
impiden ser felices. Las relaciones se
les revelan entonces como puentes
que amplían su mundo[2]. Pero no
todos hacen este descubrimiento, o
no en la misma medida, y por eso en
igualdad de condiciones de posición
social, de educación, de carácter,
distintas personas pueden vivir de
modos radicalmente diversos, en
función de la calidad de sus
relaciones: algunos, perdidos en una
multitud solitaria; otros, siempre
acompañados y siempre
acompañantes.

Una mirada transformadora

Al final de su paso por la tierra, Jesús
dice a sus apóstoles: «a vosotros os
llamo amigos» (Jn 15,15). Aquel que
es perfecto Dios y perfecto Hombre,
el modelo al que miramos para
aprender a ser hombres, recorre el
camino de la vida de la mano de



otros. Es algo que percibimos ya
desde su primer encuentro con los
doce: Jesús entabla con cada uno de
ellos una relación que avanza en un 
crescendo de conocimiento, de
amistad, de amor, hasta entregarles
abierto de par en par su corazón. El
lector del Evangelio conoce las
limitaciones, los defectos de los que
luego serían columnas de la Iglesia.
¿Acaso Él no los veía? Obviamente
que sí, pero la palabra del Verbo es
creadora; su mirada de amor los
potencia, porque es una mirada llena
de confianza. Esos hombres toscos se
saben queridos, elegidos, y crecen
más de lo que nadie se atrevería a
esperar, porque perciben la
confianza del Señor en ellos. Así
sucede también en nuestra vida,
cuando nos damos cuenta del amor
que Dios nos tiene. Aunque a
menudo hablamos de la importancia
de creer en Jesús, no debemos
olvidar que lo que más nos
transforma es que Él confía en



nosotros. Sí, un signo preciso de que
nuestra fe va madurando es que nos
apoyamos cada vez más en la
confianza que Dios tiene en nosotros.

Observemos al discípulo que se
mantuvo fiel junto a Jesús al pie de la
cruz. ¿Cuál es el secreto de su
fortaleza? Quizá precisamente el
sobrenombre con el que se refiere a
sí mismo: «el discípulo amado». Juan
descubre su identidad en el hecho de
ser amado por Jesús: eso dilata sus
fuerzas, su corazón, y lo hace capaz
de una fidelidad admirable. Su relato
de la última cena refleja hasta qué
punto se había introducido, por la
confianza, en el corazón de Jesús. Así
es: la confianza nos permite acceder
a un conocimiento mucho más
profundo del que es posible solo con
la razón.

Al igual que se metió en la vida de los
Apóstoles, sus amigos, Dios quiere
meterse en la nuestra. También



nuestra relación de amistad con Él
puede seguir entonces esa línea
ascendente, de modo que se dilate
cada vez más nuestra capacidad de
amar. Con un profundo respeto a
nuestra libertad, Jesús nos ofrece su
amistad, en la que se manifiesta una
confianza que nos descubre quiénes
somos para Él[3]. Para crecer y
ejercitar con soltura nuestra libertad,
necesitamos tener cierta seguridad
en nosotros mismos; una seguridad
fundamentada, sobre todo, en saber
que alguien como Él (y ¿quién como
Dios?) apuesta por nosotros… Una
convicción así hace posible el
crecimiento, porque cuando algo
bueno nos resulta costoso, cuando no
nos vemos capaces de superarnos, la
confianza de Dios en nosotros
fortalece la nuestra. La confianza
sincera descubre las potencialidades
que se esconden en el interior de
cada uno, sepultadas con frecuencia
por una baja autoestima o por el
miedo al fracaso, e impulsa a



desarrollarlas en servicio de los
demás: nos hace crecer de modo
natural, armonioso; nos hace capaces
de más.

Así es como Jesús quiere a los suyos:
sabe a quiénes ha elegido, los conoce
mejor que nadie —mejor que ellos
mismos— y apuesta por ellos. Sabe
hasta dónde pueden llegar y,
contando con el tiempo y con su
correspondencia, los va llevando
poco a poco; no tiene prisa en
formarlos, porque sabe que este es
un arte que requiere paciencia. Él es
un buen maestro y sabe «perder» el
tiempo con ellos, como hacen los
amigos. Se gana la confianza de los
suyos con su cariño y facilita el
conocimiento mutuo con su
disponibilidad paciente, con su
comprensión. Este modo de querer,
tan divino y tan humano, forja una
verdadera amistad entre el maestro y
los discípulos, que los compromete y
saca de ellos lo mejor.



Dejando entrar a Dios hasta el
fondo

Al Señor «le interesan tus alegrías,
tus éxitos, tu amor, y también tus
apuros, tu dolor, tus fracasos»[4]. Por
eso es necesario hablarle con
confianza, abrirle de par en par el
corazón, compartir con Él todo lo
nuestro. Cuando confiamos de
verdad en alguien, nos quitamos las
caretas con las que otras veces nos
protegemos: en ese momento nos
parecen inútiles; sentimos que
podemos ser nosotros mismos sin
temor. Esta confianza desvela la
verdad de nuestro ser y nos da una
gran libertad interior. Sabiendo que
no hay amistad más sincera que la
suya, podemos dejarle entrar hasta el
fondo de la casa de nuestra alma. ¿Lo
dejaremos acaso en la sala de estar,
donde acogemos a los invitados?

A medida que crece la amistad, lo
natural será que queramos ir



mostrándole cada rincón de nuestra
vida: el cuarto de trabajo, para que
nos vea realizar nuestra labor
escondida; el cuarto de juegos, donde
están las cosas que nos ilusionan, los
sueños que nos mueven; también le
mostraremos el trastero, lleno de
cosas, algunas más útiles que otras, y
de los pedazos que se nos han ido
rompiendo por el camino. Si nos
damos a conocer, si encendemos las
luces… Él iluminará los rincones que
parecen oscuros y nos ayudará a ver
esos espacios en los que hemos de
poner orden. Y lo hará con claridad,
pero sobre todo infundiendo
esperanza, pues la suya no es una
mirada que juzga, que intimida; es
una mirada de amor que fortalece y
eleva: es una mirada creadora y
redentora.



La confianza llama a la
confianza

El amor humano, en sus mejores
expresiones, nos habla del amor de
Dios. Experimentar en una amistad
la fuerza impulsora de la confianza,
descubrir que alguien cree en
nosotros, es algo que nos mueve a
dar lo mejor de nosotros mismos:
advertimos que así debe ser la
mirada de Dios. Por eso también
nosotros hemos de procurar mirar a
los demás como Jesús; aprender de Él
a ser luz para quienes nos rodean. A
medida que experimentamos el valor
transformador de la confianza de
Dios y de la confianza en Dios, vemos
la necesidad de ofrecerla a los
demás.

«Dios muchas veces se sirve de una
amistad auténtica para llevar a cabo
su obra salvadora»[5]. La confianza
que se tienen los buenos amigos es
con frecuencia el medio que Dios nos



ofrece para hacernos ver aquello que
quizá no nos atrevemos a afrontar
solos. Si tenemos la suerte de contar
con amigos de verdad, personas que
nos quieren bien, mejores, felices, y
nos atrevemos a abrirles esos
espacios de intimidad, habremos
experimentado muchas veces que
nuestro mundo interior se enriquece
al compartirlo.

Cuando hay un clima de confianza,
no hay miedo a que los demás vean
nuestras debilidades y luchas, ni a
compartir proyectos y sueños.
Sabemos que quien nos quiere nos
ayudará precisamente a superar
nuestros límites y a evitar que se
conviertan en barreras. En la
dinámica humana de dar y recibir, 
darnos implica compartir nuestra
singularidad, mostrarnos con
autenticidad. Llegar a este punto nos
da una libertad muy grande, pero
requiere el esfuerzo por salir de
nosotros mismos: la disposición a



exponernos, aun sabiendo que eso
nos hace vulnerables. La confianza
llama a la confianza, y el riesgo de
ser heridos no es comparable con la
ganancia que supone querer y
dejarse querer.

Palabra que fortalece, que
cura, que anima

La confianza es base para que
cualquier relación funcione; para
que las personas crezcan personal y
profesionalmente; para toda labor de
formación. Por eso, cuando
queremos ayudar a otras personas,
inmediatamente destacamos la
importancia de la escucha, la
comprensión o la paciencia, etc.,
pero en realidad necesitamos mucho
más: confiar en las personas nos
lleva a mirarlas con optimismo, a
creer en ellas, a proyectar sus
potencialidades, a tener esperanza
en lo que pueden llegar a ser, de



modo que nos ilusionemos también
con sus luchas.

«Siguiendo el ejemplo del Señor —
escribe san Josemaría—,
comprended a vuestros hermanos
con un corazón muy grande, que de
nada se asuste, y queredlos de
verdad. (...) Al ser muy humanos,
sabréis pasar por encima de
pequeños defectos y ver siempre, con
comprensión maternal, el lado bueno
de las cosas»[6].

Actuar así no implica alejarnos de la
realidad, dejar de ver los límites o
defectos de los demás. Si los
queremos bien los querremos
mejores: conociéndolos y
queriéndolos como son, desde la
amistad y fraternidad que nos une,
podremos advertirles de los posibles
peligros que se les escapen, o
podremos sugerirles algo que quizá
no entienden a primera vista, y los
acompañaremos en el



descubrimiento del bien que se
esconde detrás de esa nueva
perspectiva[7]. El cariño sincero hacia
el otro hace posible un clima de
libertad, de confianza, que se
manifiesta en la claridad con que
exponemos por qué vemos que le
conviene esforzarse en un
determinado punto de lucha, de
modo que se sienta acompañado por
nosotros en el camino, y no
empujado a actuar de manera
irracional. «La función del director
espiritual es ayudar a que el alma
quiera ―a que le dé la gana―
cumplir la voluntad de Dios»[8].

A veces puede sucedernos que,
queriendo ayudar a alguien que
parece no escuchar, nos dejamos
llevar por el prejuicio de que en
realidad no quiere, no se deja. No
podemos olvidar que somos frágiles,
y que el camino, además de
aprendizajes, en ocasiones deja
heridas que tardan en cicatrizar. No



pocas veces el dolor provocado por
esos golpes lleva a construir barreras
que aíslan, que protegen del posible
sufrimiento, pero que también hacen
difícil recuperar la confianza
necesaria para seguir creciendo.

La palabra que fortalece, que cura,
que anima, es la palabra más
puramente humana. Solo si hay
confianza, cariño sincero, gratuito,
conectaremos con el otro, y nuestra
palabra participará, con la gracia de
Dios, de su poder creador: será
entonces manifestación de su amor,
y ayudará a cicatrizar esas heridas.
«Dios conoce a fondo a cada uno,
también los tramos dolientes, y nos
mira a todos con ternura.
Aprendamos del Señor a mirar así, a
comprender a todos (…), a ponernos
en el lugar del otro»[9]. Hemos de ser
pacientes e ir sembrando confianza
con cariño, con detalles que
manifiestan nuestro interés sincero.
Dios ha querido que necesitemos



unos de otros, y actúa en la historia
humana a través de los hombres y de
las mujeres, contando con cada uno
para que nos ayudemos
mutuamente.

Quien tiene una responsabilidad
sobre otros debe estar prevenido
ante el riesgo de querer dar siempre
soluciones o respuestas. A veces, casi
inconscientemente, podemos pensar
que ayudamos al otro cuando
logramos que asuma nuestro modo
personal de obtener los mejores
resultados. Sin embargo, la tarea de
formación no consiste en conseguir
que el otro camine como nosotros
queremos. Pretender que los demás
se ajusten a ciertos moldes
predeterminados no permite abrirles
horizontes; más bien los podría
someter a la frustración de quien no
logra cumplir con ciertas
expectativas.



En realidad, una buena formación es
aquella que logra que cada uno sea,
de la mano de Dios, el auténtico
protagonista de su vida. Quien desea
colaborar en esa tarea, tiene el papel
de acompañar, de facilitar el
conocimiento propio, haciendo
buenas preguntas que ayuden a
reflexionar, dando más pistas que
respuestas, aunque esto requiera
más esfuerzo. Cuando es cada uno
quien descubre un horizonte y se
pone una meta, el esfuerzo por
alcanzarla es mucho más eficaz,
porque nace de un motor interior.
Aun cuando requiera más tiempo
lograr los «resultados» que cabría
esperar, el mismo esfuerzo irá
configurando a la persona de un
modo bueno, estable, virtuoso.
Haberlo experimentado tantas veces
en carne propia nos llevará a dar
siempre una gran importancia a la
iniciativa personal, y a estimular el
protagonismo de cada uno.



La confianza surge allí donde se
percibe el amor de Dios, que es
paciente, no se irrita, no lleva
cuentas del mal, sino que todo lo
excusa y todo lo cree (cfr. 1 Co
13,4-7). Quien ama así se convierte
en maestro, en referente firme, en
fuerza delicada que lleva a los demás
mucho más lejos de lo que parecería
posible. ¡Cuántas sorpresas nos
llevamos cuando respetamos esa
tierra sagrada que son los demás! El
Espíritu Santo puede entonces
ayudarlos a dar la mejor versión de
sí mismos. Si tenemos esperanza en
lo que pueden llegar a ser, si
confiamos en la gracia y en todo lo
bueno que Dios pone en ellos, les
daremos alas para volar.

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 111.



[2] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1937.

[3] Cfr. Sal 8,5-7: «¿Qué es el hombre,
para que de él te acuerdes, y el hijo
de Adán, para que te cuides de él? Lo
has hecho poco menor que los
ángeles, le has coronado de gloria y
honor. Le das el mando sobre las
obras de tus manos».

[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
218.

[5] F. Ocáriz, Carta pastoral, 1-XI-2019,
n. 5.

[6] San Josemaría, Carta 27, n. 35.

[7] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, nn. 3-6.

[8] San Josemaría, Carta26, n. 38.

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, n. 15.

Carmen Córcoles



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/muy-

humanos-muy-divinos-xvii-delicada-
fuerza-confianza/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/
https://opusdei.org/es-hn/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/
https://opusdei.org/es-hn/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/
https://opusdei.org/es-hn/article/muy-humanos-muy-divinos-xvii-delicada-fuerza-confianza/

	Muy humanos, muy divinos (XVII): La delicada fuerza de la confianza
	Una mirada transformadora
	Dejando entrar a Dios hasta el fondo
	La confianza llama a la confianza
	Palabra que fortalece, que cura, que anima


