
opusdei.org

Meditaciones de
Mons. Javier
Echevarría sobre la
Semana Santa

En este libro electrónico, Mons.
Javier Echevarría acompaña a
Cristo contemplando cada una
de las escenas, del domingo de
Ramos al domingo de
Resurrección. Disponible en
PDF, ePub y Mobi (para Kindle).

04/04/2016

DOMINGO DE RAMOS: JESÚS
ENTRA EN JERUSALÉN



Comienza la Semana Santa y
recordamos la entrada triunfal de
Cristo en Jerusalén. Escribe San
Lucas. «Al acercarse a Betfagé y a
Betania, junto al monte llamado de
los Olivos, envió a dos de sus
discípulos diciéndoles: "Vayan al
caserío que está frente a ustedes.
Al entrar, encontrarán atado un
burrito que nadie ha montado
todavía. Desátenlo y tráiganlo
aquí. Si alguien les pregunta por
qué lo desatan, díganle: el Señor lo
necesita". Fueron y encontraron
todo como el Señor les había
dicho».

¡Qué pobre cabalgadura elige
Nuestro Señor! Quizá nosotros,
engreídos, habríamos escogido un
brioso corcel. Pero Jesús no se guía
por razones meramente humanas,
sino por criterios divinos. «Esto
sucedió —anota San Mateo— para
que se cumplieran las palabras del
profeta: "Díganle a la hija de Sión:



he aquí que tu rey viene a ti,
apacible y montado en un burro,
en un burrito, hijo de animal de
yugo"».

Jesucristo, que es Dios, se contenta
con un borriquito por trono.
Nosotros, que no somos nada, nos
mostramos a menudo vanidosos y
soberbios: buscamos sobresalir,
llamar la atención; tratamos de que
los demás nos admiren y alaben. San
Josemaría Escrivá, canonizado por
Juan Pablo II hace dos años, se
prendó de esta escena del Evangelio.

Aseguraba de sí mismo que era un
burrito sarnoso, que no valía nada;
pero como la humildad es la verdad,
reconocía también que era
depositario de muchos dones de Dios;
especialmente, del encargo de abrir
caminos divinos en la tierra,
mostrando a millones de hombres y
mujeres que pueden ser santos en el



cumplimiento del trabajo profesional
y de los deberes ordinarios.

Jesús entra en Jerusalén sobre un
borrico. Hemos de sacar
consecuencias de esta escena. Cada
cristiano puede y debe convertirse en
trono de Cristo. Y aquí vienen como
anillo al dedo unas palabras de San
Josemaría. «Si la condición para
que Jesús reinase en mi alma, en tu
alma, fuese contar previamente en
nosotros con un lugar perfecto,
tendríamos razón para
desesperarnos. Sin embargo,
añade, Jesús se contenta con un
pobre animal, por trono (...). Hay
cientos de animales más
hermosos, más hábiles y más
crueles. Pero Cristo se fijó en él,
para presentarse como rey ante el
pueblo que lo aclamaba. Porque
Jesús no sabe qué hacer con la
astucia calculadora, con la
crueldad de corazones fríos, con
la hermosura vistosa pero hueca.



Nuestro Señor estima la alegría de
un corazón mozo, el paso sencillo,
la voz sin falsete, los ojos limpios,
el oído atento a su palabra de
cariño. Así reina en el alma».

¡Dejémosle tomar posesión de
nuestros pensamientos, palabras y
acciones! ¡Desechemos sobre todo el
amor propio, que es el mayor
obstáculo al reinado de Cristo!
Seamos humildes, sin apropiarnos
méritos que no son nuestros.
¿Imaginan ustedes lo ridículo que
habría resultado el borrico, si se
hubiera apropiado de los vítores y
aplausos que las gentes dirigían al
Maestro?

Comentando esta escena evangélica,
Juan Pablo II recuerda que Jesús no
entendió su existencia terrena como
búsqueda del poder, como afán de
éxito y de hacer carrera, o como
voluntad de dominio sobre los
demás. Al contrario, renunció a los



privilegios de su igualdad con Dios,
asumió la condición de siervo,
haciéndose semejante a los hombres,
y obedeció al proyecto del Padre hasta
la muerte en la Cruz ( Homilía, 8-
IV-2001).

El entusiasmo de las gentes no suele
ser duradero. Pocos días después, los
que le habían acogido con vivas
pedirán a gritos su muerte. Y
nosotros ¿nos dejaremos llevar por
un entusiasmo pasajero? Si en estos
días notamos el aleteo divino de la
gracia de Dios, que pasa cerca,
démosle cabida en nuestras almas.
Extendamos en el suelo, más que
palmas o ramos de olivo, nuestros
corazones. Seamos humildes. Seamos
mortificados. Seamos comprensivos
con los demás. Éste es el homenaje
que Jesús espera de nosotros.

La Semana Santa nos ofrece la
ocasión de revivir los momentos
fundamentales de nuestra



Redención. Pero no olvidemos que —
como escribe San Josemaría—, «para
acompañar a Cristo en su gloria,
al final de la Semana Santa, es
necesario que penetremos antes en
su holocausto, y que nos sintamos
una sola cosa con Él, muerto sobre
el Calvario». Para eso, nada mejor
que caminar de la mano de María.
Que Ella nos obtenga la gracia de que
estos días dejen una huella profunda
en nuestras almas. Que sean, para
cada una y cada uno, ocasión de
profundizar en el Amor de Dios, para
poder así mostrarlo a los demás.

** *

LUNES SANTO: JESÚS EN BETANIA

Ayer recordamos el ingreso triunfal
de Cristo en Jerusalén. La
muchedumbre de los discípulos y
otras personas le aclamaron como
Mesías y Rey de Israel. Al final de la
jornada, cansado, volvió a Betania,
aldea situada muy cerca de la capital,



donde solía alojarse en sus visitas a
Jerusalén.

Allí, una familia amiga siempre tenía
dispuesto un sitio para Él y los suyos.
Lázaro, a quien Jesús resucitó de
entre los muertos, es el cabeza de
familia; con él viven Marta y María,
hermanas suyas, que esperan llenas
de ilusión la llegada del Maestro,
contentas de poder ofrecerle sus
servicios.

En los últimos días de su vida en la
tierra, Jesús pasa largas horas en
Jerusalén, dedicado a una
predicación intensísima. Por la
noche, recupera las fuerzas en casa
de sus amigos. Y en Betania tiene
lugar un episodio que recoge el
Evangelio de la Misa de hoy.

Seis días antes de la Pascua —relata
San Juan—, fue Jesús a Betania. Allí
le ofrecieron una cena; Marta
servía y Lázaro era uno de los que
estaban con Él a la mesa. María



tomó entonces una libra de
perfume de nardo auténtico, muy
costoso, ungió a Jesús los pies con
él y se los enjugó con su cabellera,
y la casa se llenó de la fragancia
del perfume.

Inmediatamente salta a la vista la
generosidad de esta mujer. Desea
manifestar su agradecimiento al
Maestro, por haber devuelto la vida a
su hermano y por tantos otros bienes
recibidos, y no repara en gastos.
Judas, presente en la cena, calcula
exactamente el precio del perfume.

Pero, en vez de alabar la delicadeza
de María, se abandona a la
murmuración: ¿por qué no se ha
vendido este perfume por
trescientos denarios para dárselos
a los pobres? En realidad, como
hace notar San Juan, no le
importaban los pobres ; le
interesaba manejar el dinero de la
bolsa y hurtar su contenido.



«La valoración de Jesús es muy
diversa», escribe Juan Pablo II. «Sin
quitar nada al deber de la caridad
hacia los necesitados, a los que se han
de dedicar siempre los discípulos
—"pobres tendrán siempre con
ustedes"—, Él se fija en el
acontecimiento de su muerte y
sepultura, y aprecia la unción que se
le hace como anticipación del honor
que su cuerpo merece también
después de la muerte, por estar
indisolublemente unido al misterio de
su persona» (Ecclesia de Eucharistia,
47).

Para ser verdadera virtud, la caridad
ha de estar ordenada. Y el primer
lugar lo ocupa Dios: amarás al Señor
tu Dios con todo tu corazón y con
toda tu alma y con toda tu mente.
Éste es el mayor y el primer
mandamiento. El segundo es como
éste: amarás a tu prójimo como a ti
mismo.



De estos dos mandamientos
dependen toda la Ley y los Profetas.
Por eso, se equivocan los que —con
la excusa de aliviar las necesidades
materiales de los hombres— se
desentienden de las necesidades de
la Iglesia y de los ministros sagrados.
Escribe San Josemaría Escrivá: 
«aquella mujer que en casa de
Simón el leproso, en Betania, unge
con rico perfume la cabeza del
Maestro, nos recuerda el deber de
ser espléndidos en el culto de Dios.

—Todo el lujo, la majestad y la
belleza me parecen poco.

—Y contra los que atacan la
riqueza de vasos sagrados,
ornamentos y retablos, se oye la
alabanza de Jesús: "opus enim
bonum operata est in me" —una
buena obra ha hecho conmigo».

¡Cuántas personas se comportan
como Judas! Ven el bien que hacen
otros, pero no quieren reconocerlo:



se empeñan en descubrir intenciones
torcidas, tienden a criticar, a
murmurar, a hacer juicios
temerarios. Reducen la caridad a lo
puramente material —dar unas
monedas al necesitado, quizá para
tranquilizar su conciencia— y
olvidan que —como escribe también
San Josemaría Escrivá— «la caridad
cristiana no se limita a socorrer al
necesitado de bienes económicos;
se dirige, antes que nada, a
respetar y comprender a cada
individuo en cuanto tal, en su
intrínseca dignidad de hombre y
de hijo del Creador».

La Virgen María se entregó
completamente al Señor y estuvo
siempre pendiente de los hombres.
Hoy le pedimos que interceda por
nosotros, para que, en nuestras
vidas, el amor a Dios y el amor al
prójimo se unan en una sola cosa,
como las dos caras de una misma
moneda.



***

MARTES SANTO: ¿CÓMO ES
NUESTRA FE?

El Evangelio de la Misa termina con
el anuncio de que los Apóstoles
dejarían solo a Cristo durante la
Pasión. A Simón Pedro que, lleno de
presunción, afirmaba: yo daré mi
vida por ti, el Señor respondió:
¿conque tú darás mi vida por mí?
Yo te aseguro que no cantará el
gallo, antes de que me hayas
negado tres veces.

A los pocos días se cumplió la
predicción. Sin embargo, pocas horas
antes, el Maestro les había dado una
lección clara, como preparándoles
para los momentos de oscuridad que
se avecinaban.

Ocurrió el día siguiente a la entrada
triunfal en Jerusalén. Jesús y los
Apóstoles habían salido muy
temprano de Betania y, con la prisa,



quizá no tomaron ni un refrigerio. El
caso es que, como relata San Marcos,
el Señor sintió hambre. Y viendo de
lejos una higuera que tenía hojas,
se acercó por si encontraba algo en
ella; pero cuando llegó no encontró
nada más que hojas, porque no era
tiempo de higos. Y la increpó: "¡que
nunca jamás coma nadie fruto de
ti!" . Sus discípulos lo estaban
escuchando.

Al atardecer regresaron a la aldea.
Debía de ser una hora avanzada y no
repararon en la higuera maldecida.
Pero al día siguiente, martes, al
volver de nuevo a Jerusalén, todos
contemplaron aquel árbol, antes
frondoso, que mostraba las ramas
desnudas y secas. Pedro se lo hizo
notar a Jesús: Maestro, mira, la
higuera que maldijiste se ha
secado. Jesús les contestó: "Tengan
fe en Dios. En verdad les digo que
cualquiera que diga a este monte:
arráncate y échate al mar, sin



dudar en su corazón, sino
creyendo que se hará lo que dice,
le será concedido".

Durante su vida pública, para
realizar milagros, Jesús pedía una
sola cosa: fe. A dos ciegos que le
suplicaban la curación, les había
preguntado: ¿creéis que puedo
hacer eso? —Sí, Señor, le
respondieron. Entonces les tocó los
ojos diciendo: que se haga en
vosotros conforme a vuestra fe. Y
se les abrieron los ojos . Y cuentan
los Evangelios que, en muchos
lugares, apenas realizó prodigios,
porque a las gentes les faltaba fe.

También nosotros hemos de
interrogarnos: ¿cómo es nuestra fe?
¿Confiamos plenamente en la
palabra de Dios? ¿Pedimos en la
oración lo que necesitamos, seguros
de obtenerlo si es para nuestro bien?
¿Insistimos en las súplicas lo que sea
preciso, sin descorazonarnos?



San Josemaría Escrivá comentaba
esta escena del Evangelio. «Jesús —
escribe— se acerca a la higuera: se
acerca a ti y se acerca a mí. Jesús,
con hambre y sed de almas. Desde
la Cruz ha clamado: sitio! (Jn 19,
28), tengo sed. Sed de nosotros, de
nuestro amor, de nuestras almas y
de todas las almas que debemos
llevar hasta Él, por el camino de la
Cruz, que es el camino de la
inmortalidad y de la gloria del
Cielo».

Se llegó a la higuera, no hallando
sino solamente hojas (Mt 21, 19). Es
lamentable esto. ¿Ocurre así en
nuestra vida? ¿Ocurre que
tristemente falta fe, vibración de
humildad, que no aparecen
sacrificios ni obras?

Los discípulos se maravillaron ante
el milagro, pero de nada les sirvió:
pocos días después negarían a su
Maestro. Y es que la fe debe informar



la vida entera. «Jesucristo pone esta
condición», prosigue San Josemaría: 
«que vivamos de la fe, porque
después seremos capaces de
remover los montes. Y hay tantas
cosas que remover... en el mundo
y, primero, en nuestro corazón.
¡Tantos obstáculos a la gracia! Fe,
pues; fe con obras, fe con
sacrificio, fe con humildad».

María, con su fe, ha hecho posible la
obra de la Redención. Juan Pablo II
afirma que en el centro de este
misterio, en lo más vivo de este
asombro de la fe, se halla María,
Madre soberana del Redentor
(Redemptoris Mater, 51). Ella
acompaña constantemente a todos
los hombres por los senderos que
conducen a la vida eterna. La Iglesia ,
escribe el Papa, contempla a María
profundamente arraigada en la
historia de la humanidad, en la eterna
vocación del hombre según el designio
providencial que Dios ha predispuesto



eternamente para él; la ve
maternalmente presente y partícipe
en los múltiples y complejos
problemas que acompañan hoy la
vida de los individuos, de las familias
y de las naciones; la ve socorriendo al
pueblo cristiano en la lucha incesante
entre el bien y el mal, para que "no
caiga" o, si cae, "se levante"
(Redemptoris Mater, 52).

María, Madre nuestra: alcánzanos
con tu intercesión poderosa una fe
sincera, una esperanza segura, un
amor encendido.

***

MIÉRCOLES SANTO: JUDAS
TRAICIONA A JESÚS

El Miércoles Santo recordamos la
triste historia de uno que fue Apóstol
de Cristo: Judas. Así lo cuenta San
Mateo en su evangelio: Uno de los
Doce, llamado Judas Iscariote, fue
a ver a los sumos sacerdotes y les



dijo: "¿Cuánto me dan si les
entrego a Jesús?". Ellos quedaron
en darle treinta monedas de plata.
Y desde ese momento, andaba
buscando una oportunidad para
entregárselo.

¿Por qué recuerda la Iglesia este
acontecimiento? Para que nos
hagamos cargo de que todos
podemos comportarnos como Judas.
Para que pidamos al Señor que, de
nuestra parte, no haya traiciones, ni
alejamientos, ni abandonos. No
solamente por las consecuencias
negativas que esto podría traer a
nuestras vidas personales, que ya
sería mucho; sino porque podríamos
arrastrar a otros, que necesitan la
ayuda de nuestro buen ejemplo, de
nuestro aliento, de nuestra amistad.

En algunos lugares de América, las
imágenes de Cristo crucificado
muestran una llaga profunda en la
mejilla izquierda del Señor. Y



cuentan que esa llaga representa el
beso de Judas. ¡Tan grande es el
dolor que nuestros pecados causan a
Jesús! Digámosle que deseamos serle
fieles: que no queremos venderle —
como Judas— por treinta monedas,
por una pequeñez, que eso son todos
los pecados: la soberbia, la envidia, la
impureza, el odio, el resentimiento...
Cuando una tentación amenace
arrojarnos por el suelo, pensemos
que no vale la pena cambiar la
felicidad de los hijos de Dios, que eso
somos, por un placer que se acaba
enseguida y deja el regusto amargo
de la derrota y de la infidelidad.

Hemos de sentir el peso de la Iglesia
y de toda la humanidad. ¿No es
estupendo saber que cualquiera de
nosotros puede tener influencia en el
mundo entero? En el lugar donde
estamos, realizando bien nuestro
trabajo, cuidando de la familia,
sirviendo a los amigos, podemos
ayudar a la felicidad de tantas



gentes. Como escribe San Josemaría
Escrivá, con el cumplimiento de
nuestros deberes cristianos, hemos
de ser como la piedra caída en el
lago. —Produce, con tu ejemplo y
con tu palabra un primer círculo...
y éste, otro... y otro, y otro. .. Hasta
llegar a los sitios más remotos.

Vamos a pedir al Señor que no le
traicionemos más; que sepamos
rechazar, con su gracia, las
tentaciones que el demonio nos
presenta, engañándonos. Hemos de
decir que no, decididamente, a todo
lo que nos aparte de Dios. Así no se
repetirá en nuestra vida la
desgraciada historia de Judas.

Y si nos sentimos débiles, ¡corramos
al Santo Sacramento de la Penitencia!
Allí nos espera el Señor, como el
padre de la parábola del hijo pródigo,
para darnos un abrazo y ofrecernos
su amistad. Continuamente sale a
nuestro encuentro, aunque hayamos



caído bajo, muy bajo. ¡Siempre es
tiempo de volver a Dios! No
reaccionemos con desánimo, ni con
pesimismo. No pensemos: ¿qué voy a
hacer yo, si soy un cúmulo de
miserias? ¡Más grande es la
misericordia de Dios! ¿Qué voy a
hacer yo, si caigo una vez y otra por
mi debilidad? ¡Mayor es el poder de
Dios, para levantarnos de nuestras
caídas!

Grandes fueron los pecados de Judas
y de Pedro. Los dos traicionaron al
Maestro: uno entregándole en manos
de los perseguidores, otro renegando
de Él por tres veces. Y, sin embargo,
¡qué distinta reacción tuvo cada uno!
Para los dos guardaba el Señor
torrentes de misericordia.

Pedro se arrepintió, lloró su pecado,
pidió perdón, y fue confirmado por
Cristo en la fe y en el amor; con el
tiempo, llegaría a dar su vida por
Nuestro Señor. Judas, en cambio, no



confió en la misericordia de Cristo.
Hasta el último momento tuvo
abiertas las puertas del perdón de
Dios, pero no quiso entrar por ellas
mediante la penitencia.

En su primera encíclica, Juan Pablo II
habla del derecho de Cristo a
encontrarse con cada uno de nosotros
en aquel momento-clave de la vida del
alma, que es el momento de la
conversión y del perdón (Redemptor
hominis, 20). ¡No privemos a Jesús de
ese derecho! ¡No quitemos a Dios
Padre la alegría de darnos el abrazo
de bienvenida! ¡No contristemos al
Espíritu Santo, que desea devolver a
las almas la vida sobrenatural!

Pidamos a Santa María, Esperanza de
los cristianos, que no permita que
nos desanimemos ante nuestras
equivocaciones y pecados, quizá
repetidos. Que nos alcance de su Hijo
la gracia de la conversión, el deseo
eficaz de acudir —humildes y



contritos— a la Confesión,
sacramento de la misericordia
divina, comenzando y recomenzando
siempre que sea preciso.

***

JUEVES SANTO: INSTITUCIÓN DE
LA EUCARISTÍA

La liturgia del Jueves Santo es
riquísima de contenido. Es el día
grande de la institución de la Sagrada
Eucaristía, don del Cielo para los
hombres; el día de la institución del
sacerdocio, nuevo regalo divino que
asegura la presencia real y actual del
Sacrificio del Calvario en todos los
tiempos y lugares, haciendo posible
que nos apropiemos de sus frutos.

Se acercaba el momento en el que
Jesús iba a ofrecer su vida por los
hombres. Tan grande era su amor,
que en su Sabiduría infinita encontró
el modo de irse y de quedarse, al
mismo tiempo. San Josemaría



Escrivá, al considerar el
comportamiento de los que se ven
obligados a dejar su familia y su casa,
para ganar el sustento en otra parte,
comenta que el amor del hombre
recurre a un símbolo: los que se
despiden se cambian un recuerdo,
quizá una fotografía... Jesucristo,
perfecto Dios y perfecto Hombre,
no deja un símbolo, sino la
realidad: se queda Él mismo. Irá
al Padre, pero permanecerá con
los hombres. Bajo las especies del
pan y del vino está Él, realmente
presente: con su Cuerpo, su
Sangre, su Alma y su Divinidad .

¿Cómo corresponderemos a ese amor
inmenso? Asistiendo con fe y
devoción a la Santa Misa, memorial
vivo y actual del Sacrificio del
Calvario. Preparándonos muy bien
para comulgar, con el alma bien
limpia. Visitando con frecuencia a
Jesús oculto en el Sagrario.



En la primera lectura de la Misa, se
nos recuerda lo que Dios estableció
en el Viejo Testamento, para que el
pueblo israelita no olvidara los
beneficios recibidos. Desciende a
muchos detalles: desde cómo debía
ser el cordero pascual, hasta los
pormenores que habían de cuidar
para recordar el tránsito del Señor. Si
eso se prescribía para conmemorar
unos hechos, que eran sólo una
imagen de la liberación del pecado
obrada por Jesucristo, ¡cómo
deberíamos comportarnos ahora,
cuando verdaderamente hemos sido
rescatados de la esclavitud del
pecado y hechos hijos de Dios!

Ésta es la razón de que la Iglesia nos
inculque un gran esmero en todo lo
que se refiere a la Eucaristía.
¿Asistimos al Santo Sacrificio todos
los domingos y fiestas de guardar,
sabiendo que estamos participando
en una acción divina?



San Juan relata que Jesús lavó los
pies a los discípulos, antes de la
Última Cena. Hay que estar limpios,
en el alma y en el cuerpo, para
acercarse a recibirle con dignidad.
Para eso nos ha dejado el sacramento
de la Penitencia.

Conmemoramos también la
institución del sacerdocio. Es un
buen momento para rezar por el
Papa, por los Obispos, por los
sacerdotes, y para rogar que haya
muchas vocaciones en el mundo
entero. Lo pediremos mejor en la
medida en que tengamos más trato
con ese Jesús nuestro, que ha
instituido la Eucaristía y el
Sacerdocio. Vamos a decir, con total
sinceridad, lo que repetía San
Josemaría Escrivá: Señor, pon en mi
corazón el amor con que quieres
que te ame .

En la escena de hoy no aparece
físicamente la Virgen María, aunque



se hallaba en Jerusalén en aquellos
días: la encontraremos mañana al
pie de la Cruz. Pero ya hoy, con su
presencia discreta y silenciosa,
acompaña muy de cerca a su Hijo, en
profunda unión de oración, de
sacrificio y de entrega. Juan Pablo II
señala que, después de la Ascensión
del Señor al Cielo, participaría
asiduamente en las celebraciones
eucarísticas de los primeros
cristianos. Y añade el Papa: aquel
cuerpo entregado como sacrificio y
presente en los signos sacramentales,
¡era el mismo cuerpo concebido en su
seno! Recibir la Eucaristía debía
significar, para María, como si
acogiera de nuevo en su seno el
corazón que había latido al unísono
con el suyo (Ecclesia de Eucharistia,
56).

También ahora la Virgen María
acompaña a Cristo en todos los
sagrarios de la tierra. Le pedimos
que nos enseñe a ser almas de



Eucaristía, hombres y mujeres de fe
segura y de piedad recia, que se
esfuerzan por no dejar solo a Jesús.
Que sepamos adorarle, pedirle
perdón, agradecer sus beneficios,
hacerle compañía.

***

VIERNES SANTO: CRISTO EN LA
CRUZ

Hoy queremos acompañar a Cristo
en la Cruz. Recuerdo unas palabras
de san Josemaría Escrivá, en un
Viernes Santo. Nos invitaba a revivir
personalmente las horas de la
Pasión: desde la agonía de Jesús en el
Huerto de los Olivos hasta la
flagelación, la coronación de espinas
y la muerte en la Cruz. Decía: Ligada
la omnipotencia de Dios por mano
de hombre llevan a mi Jesús de un
lado para otro, entre los insultos y
los empujones de la plebe .



Cada uno de nosotros ha de verse en
medio de aquella muchedumbre,
porque han sido nuestros pecados la
causa del inmenso dolor que se abate
sobre el alma y el cuerpo del Señor.
Sí: cada uno lleva a Cristo, convertido
en objeto de burla, de una parte a
otra. Somos nosotros los que, con
nuestros pecados, reclamamos a voz
en grito su muerte. Y Él, perfecto
Dios y perfecto Hombre, deja hacer.
Lo había predicho el profeta Isaías: 
maltratado, no abrió su boca; como
cordero llevado al matadero, como
oveja muda ante los
trasquiladores.

Es justo que sintamos la
responsabilidad de nuestros pecados.
Es lógico que estemos muy
agradecidos a Jesús. Es natural que
busquemos la reparación, porque a
nuestras manifestaciones de
desamor, Él responde siempre con
un amor total. En este tiempo de
Semana Santa, vemos al Señor como



más cercano, más semejante a sus
hermanos los hombres... Meditemos
unas palabras de Juan Pablo II: Quien
cree en Jesús lleva la Cruz en triunfo,
como prueba indudable de que Dios es
amor... Pero la fe en Cristo jamás se
da por descontada. El misterio
pascual, que revivimos durante los
días de la Semana Santa, es siempre
actual (Homilía, 24-III-2002).

Pidamos a Jesús, en esta Semana
Santa, que se despierte en nuestra
alma la conciencia de ser hombres y
mujeres verdaderamente cristianos,
porque vivamos cara a Dios y, con
Dios, cara a todas las personas.

No dejemos que el Señor lleve a solas
la Cruz. Acojamos con alegría los
pequeños sacrificios diarios.

Aprovechemos la capacidad de amar,
que Dios nos ha concedido, para
concretar propósitos, pero sin
quedarnos en un mero
sentimentalismo. Digamos



sinceramente: ¡Señor, ya no más!, ¡ya
no más! Pidamos con fe que nosotros
y todas las personas de la tierra
descubramos la necesidad de tener
odio al pecado mortal y de aborrecer
el pecado venial deliberado, que
tantos sufrimientos han causado a
nuestro Dios.

¡Qué grande es la potencia de la
Cruz! Cuando Cristo es objeto de
irrisión y de burla para todo el
mundo; cuando está en el Madero sin
desear arrancarse de esos clavos;
cuando nadie daría ni un centavo
por su vida, el buen ladrón —uno
como nosotros— descubre el amor de
Cristo agonizante, y pide perdón. 
Hoy estarás conmigo en el Paraíso .
¡Qué fuerza tiene el sufrimiento,
cuando se acepta junto a Nuestro
Señor! Es capaz de sacar —de las
situaciones más dolorosas—
momentos de gloria y de vida. Ese
hombre que se dirige a Cristo
agonizante, encuentra la remisión de



sus pecados, la felicidad para
siempre.

Nosotros hemos de hacer lo mismo.
Si perdemos el miedo a la Cruz, si nos
unimos a Cristo en la Cruz,
recibiremos su gracia, su fuerza, su
eficacia. Y nos llenaremos de paz.

Al pie de la Cruz descubrimos a
María, Virgen fiel. Pidámosle, en este
Viernes Santo, que nos preste su
amor y su fortaleza, para que
también nosotros sepamos
acompañar a Jesús. Nos dirigimos a
Ella con unas palabras de San
Josemaría Escrivá, que han ayudado
a millones de personas. Di: Madre
mía —tuya, porque eres suyo por
muchos títulos—, que tu amor me
ate a la Cruz de tu Hijo: que no me
falte la Fe, ni la valentía, ni la
audacia, para cumplir la voluntad
de nuestro Jesús.

***



SÁBADO SANTO: SILENCIO Y
CONVERSIÓN

Hoy es un día de silencio en la
Iglesia: Cristo yace en el sepulcro y la
Iglesia medita, admirada, lo que ha
hecho por nosotros este Señor
nuestro. Guarda silencio para
aprender del Maestro, al contemplar
su cuerpo destrozado.

Cada uno de nosotros puede y debe
unirse al silencio de la Iglesia. Y al
considerar que somos responsables
de esa muerte, nos esforzaremos
para que guarden silencio nuestras
pasiones, nuestras rebeldías, todo lo
que nos aparte de Dios. Pero sin estar
meramente pasivos: es una gracia
que Dios nos concede cuando se la
pedimos delante del Cuerpo muerto
de su Hijo, cuando nos empeñamos
por quitar de nuestra vida todo lo
que nos aleje de Él.

El Sábado Santo no es una jornada
triste. El Señor ha vencido al



demonio y al pecado, y dentro de
pocas horas vencerá también a la
muerte con su gloriosa Resurrección.
Nos ha reconciliado con el Padre
celestial: ¡ya somos hijos de Dios! Es
necesario que hagamos propósitos de
agradecimiento, que tengamos la
seguridad de que superaremos todos
los obstáculos, sean del tipo que
sean, si nos mantenemos bien unidos
a Jesús por la oración y los
sacramentos.

El mundo tiene hambre de Dios,
aunque muchas veces no lo sabe. La
gente está deseando que se le hable
de esta realidad gozosa —el
encuentro con el Señor—, y para eso
estamos los cristianos. Tengamos la
valentía de aquellos dos hombres —
Nicodemo y José de Arimatea—, que
durante la vida de Jesucristo
mostraban respetos humanos, pero
que en el momento definitivo se
atreven a pedir a Pilatos el cuerpo
muerto de Jesús, para darle



sepultura. O la de aquellas mujeres
santas que, cuando Cristo es ya un
cadáver, compran aromas y acuden a
embalsamarle, sin tener miedo de los
soldados que custodian el sepulcro.

A la hora de la desbandada general,
cuando todo el mundo se ha sentido
con derecho a insultar, reírse y
mofarse de Jesús, ellos van a decir:
dadnos ese Cuerpo, que nos
pertenece. ¡Con qué cuidado lo
bajarían de la Cruz e irían mirando
sus Llagas! Pidamos perdón y
digamos, con palabras de san
Josemaría Escrivá: yo subiré con
ellos al pie de la Cruz, me apretaré
al Cuerpo frío, cadáver de Cristo,
con el fuego de mi amor..., lo
desclavaré con mis desagravios y
mortificaciones..., lo envolveré con
el lienzo nuevo de mi vida limpia, y
lo enterraré en mi pecho de roca
viva, de donde nadie me lo podrá
arrancar, ¡y ahí, Señor,
descansad! Se comprende que



pusiesen el cuerpo muerto del Hijo
en brazos de la Madre, antes de darle
sepultura. María era la única
criatura capaz de decirle que
entiende perfectamente su Amor por
los hombres, pues no ha sido Ella
causa de esos dolores. La Virgen
Purísima habla por nosotros; pero
habla para hacernos reaccionar, para
que experimentemos su dolor, hecho
una sola cosa con el dolor de Cristo.

Saquemos propósitos de conversión
y de apostolado, de identificarnos
más con Cristo, de estar totalmente
pendientes de las almas. Pidamos al
Señor que nos transmita la eficacia
salvadora de su Pasión y de su
Muerte. Consideremos el panorama
que se nos presenta por delante. La
gente que nos rodea, espera que los
cristianos les descubramos las
maravillas del encuentro con Dios. Es
necesario que esta Semana Santa —y
luego todos los días— sea para
nosotros un salto de calidad, un



decirle al Señor que se meta
totalmente en nuestras vidas. Es
preciso comunicar a muchas
personas la Vida nueva que
Jesucristo nos ha conseguido con la
Redención.

Acudamos a Santa María: Virgen de
la Soledad, Madre de Dios y Madre
nuestra, ayúdanos a comprender —
como escribe San Josemaría— que es
preciso hacer vida nuestra la vida
y la muerte de Cristo. Morir por la
mortificación y la penitencia, para
que Cristo viva en nosotros por el
Amor. Y seguir entonces los pasos
de Cristo, con afán de corredimir
a todas las almas. Dar la vida por
los demás. Sólo así se vive la vida
de Jesucristo y nos hacemos una
sola cosa con Él .

***

DOMINGO DE RESURRECCIÓN:
JESÚS HA VENCIDO



Transcurrido el sábado, María
Magdalena, María la madre de
Santiago, y Salomé, compraron
perfumes para ir a embalsamar a
Jesús. Muy de madrugada, el
primer día de la semana, a la
salida del sol, se dirigieron al
sepulcro . Así comienza San Marcos
la narración de lo sucedido aquella
madrugada de hace dos mil años, en
la primera Pascua cristiana.

Jesús había sido sepultado. A los ojos
de los hombres, su vida y su mensaje
habían concluido con el más
profundo de los fracasos. Sus
discípulos, confusos y atemorizados,
se habían dispersado. Las mismas
mujeres que acuden para realizar un
gesto piadoso, se preguntan unas a
otras: ¿quién nos quitará la piedra
de la entrada del sepulcro? "Sin
embargo, hace notar san Josemaría
Escrivá , siguen adelante... Tú y yo,
¿cómo andamos de vacilaciones?
¿Tenemos esta decisión santa, o



hemos de confesar que sentimos
vergüenza al contemplar la
decisión, la intrepidez, la audacia
de estas mujeres?".

Cumplir la Voluntad de Dios, ser
fieles a la ley de Cristo, vivir
coherentemente nuestra fe, puede
parecer a veces muy difícil. Se
presentan obstáculos que parecen
insuperables. Sin embargo, no es así.
Dios vence siempre.

La epopeya de Jesús de Nazaret no
termina con su muerte ignominiosa
en la Cruz. La última palabra es la de
la Resurrección gloriosa. Y los
cristianos, en el Bautismo, hemos
muerto y resucitado con Cristo:
muertos al pecado y vivos para Dios. 
«¡Oh Cristo —decimos con el Santo
Padre Juan Pablo II—, cómo no darte
las gracias por el don inefable que nos
regalas esta noche! El misterio de tu
Muerte y de tu Resurrección se
infunde en el agua bautismal que



acoge al hombre viejo y carnal, y lo
hace puro con la misma juventud
divina» ( Homilía, 15-IV-2001).

Hoy la Iglesia, llena de alegría,
exclama: éste es el día que ha hecho el
Señor: ¡gocémonos y alegrémonos en
él! Grito de júbilo que se prolongará
durante cincuenta días, a lo largo del
tiempo pascual, como un eco de las
palabras de San Pablo: puesto que
ustedes han resucitado con Cristo,
busquen los bienes de arriba,
donde está Cristo sentado a la
derecha de Dios. Pongan todo el
corazón en los bienes del cielo, no
en los de la tierra; porque han
muerto y su vida está escondida
con Cristo en Dios.

Es lógico pensar —y así lo considera
la Tradición de la Iglesia— que
Jesucristo, una vez resucitado, se
apareció en primer lugar a su
Santísima Madre. El hecho de que no
aparezca en los relatos evangélicos,



con las otras mujeres, es —como
señala Juan Pablo II— un indicio de
que Nuestra Señora ya se había
encontrado con Jesús.

«Esta deducción quedaría confirmada
también —añade el Papa— por el
dato de que las primeras testigos de la
resurrección, por voluntad de Jesús,
fueron las mujeres, las cuales
permanecieron fieles al pie la Cruz y,
por tanto, más firmes en la fe»
(Audiencia, 21-V-1997). Sólo María
había conservado plenamente la fe,
durante las horas amargas de la
Pasión; por eso resulta natural que el
Señor se apareciera a Ella en primer
lugar.

Hemos de permanecer siempre junto
a la Virgen, pero más aún en el
tiempo de Pascua, y aprender de Ella.
¡Con qué ansias había esperado la
Resurrección! Sabía que Jesús había
venido a salvar al mundo y que, por
tanto, debía padecer y morir; pero



también conocía que no podía
quedar sujeto a la muerte, porque Él
es la Vida.

Una buena forma de vivir la Pascua
consiste en esforzarnos por hacer
partícipes de la vida de Cristo a los
demás, cumpliendo con primor el
mandamiento nuevo de la caridad,
que el Señor nos dio la víspera de su
Pasión: en esto conocerán todos
que sois mis discípulos, si os tenéis
amor unos a otros. Cristo resucitado
nos lo repite ahora a cada uno. Nos
dice: ámense de verdad unos a otros,
esfuércense todos los días por servir
a los demás, estén pendientes de los
detalles más pequeños, para hacer la
vida agradable a los que conviven
con ustedes.

Pero volvamos al encuentro de Jesús
con su Santísima Madre. ¡Qué
contenta estaría la Virgen, al
contemplar aquella Humanidad
Santísima —carne de su carne y vida



de su vida— plenamente glorificada!
Pidámosle que nos enseñe a
sacrificarnos por los demás sin
hacerlo notar, sin esperar siquiera
que nos den las gracias: que
tengamos hambre de pasar
inadvertidos, para así poseer la vida
de Dios y comunicarla a otros. Hoy le
dirigimos el Regina Caeli, saludo
propio del tiempo pascual. Alégrate,
Reina del cielo, aleluya. / Porque el
que mereciste llevar en tu seno,
aleluya. / Ha resucitado según predijo,
aleluya. / Ruega a Dios por nosotros,
aleluya. / Gózate y alégrate, Virgen
María, aleluya. / Porque el Señor ha
resucitado verdaderamente, aleluya.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/meditaciones-
del-prelado-sobre-la-semana-santa/

(30/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/meditaciones-del-prelado-sobre-la-semana-santa/
https://opusdei.org/es-hn/article/meditaciones-del-prelado-sobre-la-semana-santa/
https://opusdei.org/es-hn/article/meditaciones-del-prelado-sobre-la-semana-santa/

	Meditaciones de Mons. Javier Echevarría sobre la Semana Santa

