
opusdei.org

El “mandamiento
nuevo” de Jesús en la
Academia y
Residencia DYA

El 23 de agosto de 1932 san
Josemaría decidió que en todos
los centros del Opus Dei un
cuadro recogería las palabras
de Jesús: “Un mandamiento
nuevo os doy: que os améis
unos a otros” para recordar
“dónde está lo permanente
cuando todo se derrumba: en el
mandamiento del Amor”. El
historiador José Luis González
Gullón cuenta algunos
particulares de esa decisión.



23/08/2024

Iniciada en el año 1931, la Segunda
República española presentó algunos
elementos positivos para el
desarrollo del país, sobre todo en lo
que hacía referencia a una mayor
apertura democrática. También hubo
graves problemas sociales y políticos
desde el principio. La Constitución
republicana, de corte socialista, se
aprobó sin consenso; y, entre otras
medidas, la Iglesia quedó
subordinada al Estado y se prohibió
la educación a las órdenes religiosas.

En el verano del año siguiente, un
suceso traumatizó la sociedad
española. El 10 de agosto, un grupo
de militares y de fuerzas políticas, en
su mayoría partidarios de la vuelta a
una monarquía autoritaria, se
movilizaron con la idea de dar un
golpe de Estado. La sublevación no



fue adelante porque, además de poca
organización, el Gobierno detuvo en
pocas horas a los cabecillas y
restableció el orden público.

Por entonces, hacía cuatro años que
Josemaría Escrivá difundía el
espíritu del Opus Dei en Madrid.
Había reunido varios grupos de
personas que le escuchaban hablar
sobre la santidad en medio del
mundo: estudiantes universitarios ,
hombres de diversas profesiones y
oficios manuales, mujeres jóvenes
profesionales unas y enfermas
crónicas otras, y sacerdotes
diocesanos.

En aquel verano de 1932, dos sucesos
frenaron la actividad apostólica del
fundador. Por un lado, un sacerdote
diocesano que le seguía en la Obra —
José María Somoano— falleció el 16
de julio después de haber pasado tres
días con fuertes dolores y vómitos;
las amenazas de muerte recibidas en



los meses anteriores, y la virulencia
de la enfermedad, apuntaban al
envenenamiento por odio a la fe. Por
otro lado, buena parte de los
universitarios que le escuchaban
participaron en el intento de golpe de
Estado del 10 de agosto. La mayoría
fue a la cárcel o se exilió, por lo que
don Josemaría —que no se había
inmiscuido en esas actividades
políticas— vio cómo se dispersaba el
grupo de estudiantes conocido.

Quizá estas circunstancias estaban
presentes de algún modo cuando, dos
semanas más tarde —23 de agosto—
anotó en sus Apuntes íntimos: «En
todas nuestras casas, en sitio muy
visible, se pondrá el versículo 12 del
capítulo 15 de San Juan: Hoc est
praeceptum meum ut diligatis
invicem, sicut dilexi vos» (Este es mi
mandamiento: que os améis los unos
a los otros como yo os he amado)[1].



Durante los meses siguientes, el
fundador del Opus Dei comenzó las
actividades de la obra de San Rafael,
tanto en las clases de formación
cristiana como en la enseñanza del
catecismo a los niños. En diciembre
de 1933, el aumento de jóvenes que
se acercaban a su apostolado
permitió la apertura de la Academia
DYA en la calle Luchana, 33, de
Madrid. Era la primera sede en la
que don Josemaría iba a explicar el 
espíritu del Opus Dei a los jóvenes
que conocía.

Mientras instalaban el piso, el
Fundador pidió a sus hijos
espirituales que copiaran una frase
del Evangelio según San Juan, que
tuvo lugar en la Última Cena, cuando
Jesús le dijo a sus apóstoles: «Un
mandamiento nuevo os doy: que os
améis unos a otros. En esto
conocerán todos que sois mis
discípulos, si os tenéis amor unos a
otros» (Jn 13, 34-35). La versión

https://opusdei.org/es-es/article/labor-de-san-rafael-i/
https://opusdei.org/es-es/tag/labor-de-san-rafael/


latina de este versículo, dibujada
sobre papel, a imitación de
pergamino, y protegida por un
sencillo marco, fue colocada en la
pared de la biblioteca o en el aula de
la Academia DYA. Décadas después,
Escrivá comentó: «Me dolía el
desamor, la falta de caridad
tremenda que se vive entre los
cristianos. Por eso, en la primera
casa, con algunos muebles de mi
madre y otros que nos había
regalado una familia amiga, ya
podíamos llenar, poner el piso, pero
lo primero que puse fue el 
Mandatum novum, que hice dibujar a
uno de aquellos primeros chicos»[2].

Nueve meses más tarde —septiembre
de 1934—, se produjo el traslado de
la Academia a la Residencia DYA, en
la calle Ferraz, 50. Cuando
acondicionaron la Residencia,
pusieron en una pared del llamado
cuarto del piano o de las meriendas
el cartel con las palabras del



“mandamiento nuevo”. La vista de la
inscripción evangélica era inmediata
para quien entraba en esa sala de
estar, que, desde entonces, fue un
lugar habitual para los encuentros
del fundador con sus hijos
espirituales y con los residentes, y
espacio de innumerables tertulias y
reuniones informales.

Te puede interesar: mapa de los
comienzos del Opus Dei en Madrid
(Google Maps)

De algún modo, esos versículos
evangélicos resumían uno de los tres
pilares que, en el pensamiento de
Escrivá, estaban en el fundamento de
la Residencia DYA. Además de la
relación personal con Dios y del

https://www.google.com/maps/d/u/0/viewer?mid=1qTuiFe440jbVMCwULbY0q65NLNxXVQv3&ll=40.44001940719194%2C-3.6783159999999953&z=13
https://www.google.com/maps/d/u/0/viewer?mid=1qTuiFe440jbVMCwULbY0q65NLNxXVQv3&ll=40.44001940719194%2C-3.6783159999999953&z=13


estudio como trabajo profesional, la
amistad, la convivencia y la apertura
a los demás definían a DYA. Escrivá
explicaba que un cristiano no puede
limitar sus contactos a los más
allegados, ni tampoco formar grupos
cerrados o capillitas, como se decía
en la época. El mensaje del Evangelio
está abierto a los amigos y conocidos
del lugar de trabajo y de las demás
relaciones sociales, tanto públicas
como privadas, y a las personas
necesitadas.

Plantaba así la caridad como «un
elemento esencial e indispensable de
la vida del cristiano»[3]. En concreto,
establecía una estrecha unión entre
el “mandamiento nuevo” y las
palabras en las que San Pablo
exhorta: «Llevad unos la carga de los
otros y así cumpliréis la Ley de
Cristo» (Ga 6, 2)[4]. Incluso llegó a
plantearse que este versículo
campeara en los oratorios de los



centros de la Obra, como
recordatorio[5].

Con el pasar de los meses, la
situación política en España se hizo
cada vez más compleja, con
momentos en los que la crispación
dio paso a la violencia física. Don
Josemaría estableció como criterio de
actuación en la Residencia DYA que
no se hicieran comentarios políticos
en los actos y reuniones colectivas.
En febrero de 1934 ya había anotado:
«Para el espíritu de la o. [obra] de
San Rafael: no se permita a los chicos
que discutan sobre asuntos políticos
en nuestra casa: hacerles ver que
Dios es el de siempre, que no se ha
cortado las manos: decirles que el
apostolado que con ellos se hace, es
de índole sobrenatural: traer muchas
veces a cuento la presencia de Dios,
en conversaciones particulares, en
las charlas comunes, y siempre:
hacerles católico el corazón y el
entendimiento»[6].



Las puertas de DYA se abrieron a
quien quiso acudir, con la única
limitación de que se fuese respetuoso
con los principios cristianos que
regían la casa. José Luis Múzquiz
recordaba que, en una ocasión,
movido por la curiosidad, preguntó a
don Josemaría por «uno de aquellos
personajes que se movían en el
mundo político: me parece que fue
de Gil-Robles, por quien entonces
sentía yo cierta simpatía. El Padre
inmediatamente me contestó: “mira,
aquí nunca te preguntarán de
política; vienen de todas las
tendencias: carlistas, de Acción
Popular, monárquicos de Renovación
Española, etc... y ayer, añadió,
estuvieron el presidente y el
secretario de la Asociación de
estudiantes nacionalistas vascos”»[7].
Después, le habló de la formación
que se daba en DYA: «En cambio te
harán otras preguntas “molestas”,
dijo riendo, “te preguntarán si haces
oración, si aprovechas el tiempo, si

https://opusdei.org/es-es/page/jose-luis-muzquiz/


tienes contentos a tus padres, si
estudias pues para un estudiante el
estudiar es obligación grave”»[8].

En DYA no hubo reuniones de
carácter político ni captación para
asociaciones políticas. Un caso
significativo sucedió en enero de
1935, cuando don José María predicó
un retiro espiritual a un grupo de
amigos de un joven que conocía
desde años antes —Adolfo Gómez
Ruiz— que eran tradicionalistas. El
diario de la casa consigna una de las
objeciones que hizo el fundador
antes de comprometerse a dar el
retiro: «Dijo el P. [Padre] que lo daría
encantado pero poniendo algunas
condiciones, y una de ellas era que
no vendrían como tradicionalistas,
sino como jóvenes católicos, pues no
quería que hubiese en esto matiz
político alguno»[9]. De este modo,
Escrivá dirigió el retiro a seis
jóvenes, haciendo referencia a los



temas espirituales que abordaba
habitualmente.

También en enero de 1935, con un
ambiente enrarecido después de un
intento fracasado de golpe de Estado
y la posterior represión
gubernamental, insistió en la 
Instrucción sobre la Obra de San
Rafael: «No habléis de política, en el
sentido corriente de la palabra, y
evitad que en nuestras casas se hable
de partidos y banderías. Hacedles
ver que en la O. [Obra] caben todas
las opiniones que respeten los
derechos de la Santa Iglesia»[10].

La ausencia deliberada de un
posicionamiento político, por parte
de la dirección de la Residencia DYA,
contrastaba fuertemente con la
situación social. Dentro de la casa, se
procuraba que hubiese serenidad en
los comentarios y tiempo para el
estudio; fuera –en la calle, en las
aulas universitarias, en las



asociaciones estudiantiles– existía
una agitación continua que llegó al
extremo del pistolerismo, es decir, a
los asesinatos a sangre fría en la calle
entre extremistas de derechas y de
izquierdas. La inscripción con el 
Mandatum novum que se encontraba
en la sala del piano era un
recordatorio permanente de cuál
debía ser su actitud, en especial ante
los que despreciaban o incluso
odiaban la fe católica. El 16 de abril
de 1936, Jiménez Vargas comparó el
ambiente de la Residencia con el
exterior: «Entre las huelgas de las
Escuelas Especiales y las noticias que
dan los que han estado en los tiroteos
de esta tarde, calculando en bastante
número las víctimas, no hay quien
pueda estar al margen de la
intranquilidad del ambiente. Sin
embargo, no es posible que en
ninguna parte se trabaje con más paz
que en esta casa»[11].



Que no hubiese disputas políticas en
la vida colegial de DYA no significaba
que no se diesen «tensiones reflejo
de la situación político-social»[12],
que fueron solventadas por el
director, Ricardo Fernández
Vallespín o el propio Josemaría
Escrivá. Pero se vivieron de acuerdo
con sus circunstancias, es decir, las
de unos estudiantes que tenían
varios intereses —el estudio, los
amigos, su familia, etc.— a los que
atender, además de la política. De
hecho, entre los residentes y amigos
de DYA, la mayoría prefirió emplear
su tiempo en otros menesteres, ya
fuesen académicos, asociativos o
particulares. Por ejemplo, Juan
Jiménez Vargas, propenso por su
carácter a la actuación, dio prioridad
al trabajo en la Academia-Residencia:
«Prefiero quedarme aquí porque se
me pasan unas ganas locas de
meterme en todos los líos y
tiroteos»[13]. Otro joven estudiante de
dieciocho años, Ángel Galíndez,



relativizaba los problemas: «A
nosotros estas cosas nos afectaban
mucho pero no de un modo vital. La
exigencia de los estudios
preparatorios del ingreso y, en mi
caso, la resolución de los seis
aplastantes problemas, más el
partido de España contra Austria [del
19 de enero de 1936], ocupaba el
universo de nuestras
preocupaciones»[14].

En cambio, unos pocos estuvieron
implicados en la política activa o
dejaron de frecuentar la Academia-
Residencia para utilizar todas sus
energías en el mundo político.
Sucedió en particular con los que
tenían opciones culturales únicas —
los tradicionalistas, por ejemplo—,
pues les resultó difícil comprender el
mensaje de la Obra. Según Jiménez
Vargas, «no veían otra solución que
la política, y por eso estaban metidos
de lleno en un activismo orientado a
la solución violenta de todo»[15]. Ese



fue el caso del carlista Vicente
Hernando Bocos, que escuchó
complacido las propuestas cristianas
de José María Escrivá, pero que no
aceptó el carácter marcadamente
espiritual de sus planteamientos:
«Nos disuadía a los estudiantes para
que no nos polarizáramos en la
política, pues le daba pena “que
jóvenes tan buenos nos dedicáramos
principalmente a la política, porque
la política agostaba”. Me decía, como
consejo personal, que tenía que
estudiar mucho, para llegar a ser
algo y así servir, me insistía a que
considerara la parábola de los
talentos. Yo le decía que creía que no
tenía mi talento enterrado. Pero D.
José María insistía en que meditase
la parábola»[16]. Pese a los consejos, la
idea de acción social de Hernando
Bocos era radicalmente distinta de la
que presentaba aquel sacerdote, que
«nos decía: “hay que ser tenaces y
constantes en lo que se siente, pero
sin herir a nadie”. Yo le decía: “No



me convence lo que Vd. dice, porque
yo lo que quiero es estacazo y
tentetieso”»[17].

En abril de 1936, el fundador pidió
que dibujaran otro “mandamiento
nuevo”, semejante al que tenían
colgado en el cuarto del piano.
Pensaba, probablemente, que esta
copia iría a parar a la nueva sede de
la Residencia DYA, que buscaban por
entonces en Madrid. Tres meses más
tarde, en el mes de julio, se produjo
el traslado de DYA a un edificio
situado en la misma calle de Ferraz,
esta vez en el número 16. Y allí
llevaron la copia del Mandatum
novum. En cambio, el dibujo antiguo
—que había estado en tanto en
Luchana, 33, como Ferraz, 50—, se
conservó en un baúl que custodió la
familia del fundador[18].

El estallido de la Guerra Civil
española en julio de 1936 dio lugar a
una fuerte represión en Madrid, que



se llevó por delante la vida de miles
de católicos, sacerdotes y laicos. El
fundador y los miembros de la Obra
tuvieron que esconderse y la sede de
DYA quedó abandonada a su suerte.
Durante cuatro meses fue sede de un
comité anarcosindicalista y en ella se
practicaron torturas y condenas a
muerte.

El 28 de marzo de 1939, día de la
rendición de Madrid, Josemaría
Escrivá regresó a la capital española
en un camión del Ejército que
pertenecía a una columna de
aprovisionamiento. Al pasar por la
calle Ferraz, le pidió al conductor
que parara un momento y comprobó
que la casa había sido agujereada
por varios impactos de obuses; en la
siguiente jornada acudió con varios
de la Obra y recogieron unos pocos
objetos tirados por los suelos[19].

Unos días más tarde —el 21 de abril
— fue de nuevo a la antigua



residencia, acompañado por su
hermano Santiago, Juan Jiménez
Vargas y Miguel Fisac. No tenían
muchas esperanzas de encontrar
más cosas pero, de repente, «hubo
sorpresa: en el suelo, cubierto por los
escombros, estaba el cuadro del 
Mandatum novum bastante bien
conservado»[20]. Y —sigue Jiménez
Vargas— «probablemente, como no
lo entendieron, no le vieron
significación religiosa, y lo dejaron
en su sitio, en la pared donde estaba
colocado, como si fuera un cuadro
inútil, y allí siguió hasta que la pared
se vino abajo por los
bombardeos»[21].

Escrivá siempre consideró que este
hallazgo había sido providencial,
porque le señalaba «dónde está lo
permanente cuando todo se
derrumba: en el mandamiento del
Amor»[22]. Las palabras de
Jesucristo tenían un sentido teológico
profundo, que no se refería

https://opusdei.org/es-es/article/juan-jimenez-vargas-fragmentos-historia-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/juan-jimenez-vargas-fragmentos-historia-opus-dei/


solamente a las personas que
pensaban de modo distinto, sino a la
esencia de la caridad, al Espíritu
Santo, que hace posible que cada hijo
de Dios se done por completo a los
demás. Francisco Ponz, que se
incorporó al Opus Dei nada más
acabada la Guerra Civil, recordaba:
«Con frecuencia se refería a la
fraternidad cristiana. Nos hablaba
con mucho amor del Mandatum
novum, de cómo quería que estuviera
presente en nuestros corazones, que
lo viviéramos con todos y por
supuesto con los chicos que
tratábamos, en el ambiente de
nuestros centros. Consideraba
además que el haber encontrado
entre los escombros de Ferraz este
texto del Evangelio, que ya para la
Academia DYA había hecho escribir
sobre un papel que imitaba a
pergamino, no dejaba de ser una
especial providencia de Dios»[23].



Un tiempo después —corría el curso
académico 1941-1942— ocurrió un
suceso en Madrid que se le quedó
grabado para siempre en el corazón
de otro joven del Opus Dei, Amadeo
de Fuenmayor. Un día, varios
jóvenes hicieron chanza por un
suceso sin importancia —una
persona había ayudado mal a Misa—
y todos en la casa siguieron la gracia.
Enterado de que el director de la casa
había sido el primero en reírse, esa
tarde el fundador dirigió una
meditación para todos y se refirió a
la caridad fraterna, de acuerdo con el
Mandatum novum de Cristo: «Desde
el principio nos impresionó
fuertemente el tono con que el Padre
nos hablaba. Lo hacía con gran
vibración, con fuerza extraordinaria,
como queriendo grabar a fuego sus
palabras en nuestra alma. Volvió a
comentarnos una vez más, lo que el
Apóstol San Juan gustaba repetir a
los primeros cristianos en su
ancianidad: Filioli mei, non diligamus



verbo, neque lingua, sed opere et
veritate. Y durante media hora trató,
de modo impresionante, de las
exigencias de la caridad fraterna. Ya
casi al final, nos rogó que, al correr
de los años, dijéramos a nuestros
hermanos más jóvenes que un día el
Padre nos llamó a Diego de León
para que, con él, pidiéramos al Señor
que, siempre en la Obra, se viviera la
caridad fraterna con la
extraordinaria delicadeza con que se
había vivido desde los comienzos.
Recuerdo que lloré, mejor dicho, que
lloramos durante la meditación»[24].

El fundador indicó que en las salas
de estudio de los centros del Opus
Dei en los que se realizan actividades
de la obra de San Rafael se cuelgue el
Mandatum novum, escrito en latín.
Hoy día, habitualmente se añade una
traducción al idioma del país
correspondiente, de modo que todos
los jóvenes comprendan las palabras



de la caridad fraterna, dadas por
Jesucristo a su Iglesia.

José Luis González Gullón

[1] Apuntes íntimos, n.º 815 (23-
VIII-1932).

[2] Recuerdo de Cipriano Rodríguez
Santa María, Manizales, agosto de
1975, en AGP, serie A.5, 344-1-1. La
representación del “mandamiento
nuevo” de modos diversos es
tradicional en la Iglesia. El fundador
conoció en Madrid el crucifijo del
Amor Misericordioso que el escultor
Lorenzo Coullaut Valera acabó en
junio de 1931 por indicación de la
Madre Esperanza, fundadora de la
Congregación de las Esclavas del
Amor Misericordioso. A los pies de
esta imagen, se representaba el
Evangelio abierto por el Mandatum
novum. Cfr. José María Zavala, Madre



Esperanza. Los milagros
desconocidos del alma gemela de
Padre Pío, Freshbook, Rivas-
Vaciamadrid, 2016.

[3] Juan Ignacio Ruiz Aldaz,
“Caridad”, en José Luis Illanes
(coord.), Diccionario de san Josemaría
Escrivá de Balaguer, Monte Carmelo -
Instituto Histórico San Josemaría
Escrivá de Balaguer, Burgos 2013, p.
196.

[4] Los dos textos aparecen copiados
en el punto 385 de Camino. Cfr.
Josemaría Escrivá de Balaguer, 
Camino (edición crítico-histórica),
Rialp, Madrid 2004, 3.ª ed., p.
555-557. También se cita el
“Mandatum novum” en los puntos
454 y 889 de Forja.

[5] Cfr. Apuntes íntimos, n.º 937 (19-
II-1933). Predicó esta doctrina
durante toda su vida. Copiamos,
como ejemplo, un texto referido al
texto joánico y otro al paulino. El



mandamiento del amor «nos obliga a
querer a todas las almas, a
comprender las circunstancias de los
demás, a perdonar, si algo nos
hicieren que merezca perdón.
Nuestra caridad ha de ser tal, que
cubra todas las deficiencias de la
flaqueza humana, veritatem
facientes in caritate, tratando con
amor al que yerra, pero no
admitiendo componendas en lo que
es de fe»: Josemaría Escrivá de
Balaguer, Cartas (edición crítico-
histórica), vol. I, Rialp, Madrid 2020,
p. 273. «Siento la necesidad de
recordar constantemente esas
palabras del Señor. San Pablo añade:
“llevad los unos las cargas de los
otros, y así cumpliréis la ley de
Cristo”. Ratos perdidos, quizá con la
falsa excusa de que te sobra tiempo...
¡Si hay tantos hermanos, amigos
tuyos, sobrecargados de trabajo! Con
delicadeza, con cortesía, con la
sonrisa en los labios, ayúdales de tal
manera que resulte casi imposible



que lo noten; y que ni se puedan
mostrar agradecidos, porque la
discreta finura de tu caridad ha
hecho que pasara inadvertida»:
Josemaría Escrivá de Balaguer, 
Amigos de Dios (edición crítico-
histórica), Rialp, Madrid 2019, p. 269.

[6] Apuntes íntimos, n. 1160 (16-
III-1934).

[7] Recuerdo de José Luis Múzquiz de
Miguel, Derio (Vizcaya), 29-VIII-1975,
en AGP, serie A.5, 231-1-1. Las
siguientes dos páginas están
reproducidas, en parte, en nuestro
libro DYA. La Academia y Residencia
en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016, 4.ª
ed.

[8] Recuerdo de José Luis Múzquiz de
Miguel, Derio (Vizcaya), 29-VIII-1975,
en AGP, serie A.5, 231-1-1.

[9] Diario de Ferraz, 27-I-1935, p. 124,
en AGP, serie A.2, 7-2-1.



[10] Instrucción sobre la obra de San
Rafael, 9-I-1935, p. 12, en AGP serie A.
3, 89-3-1.

[11] Diario de Ferraz, 16-IV-1936, pp.
162-163, en AGP, serie A.2, 7-2-3.

[12] Recuerdo de Miguel Español (sin
fecha), en AGP, serie A.5, 1429-1-27.

[13] Diario de Ferraz, 17-IV-1936, pp.
164-165, en AGP, serie A.5, 1429-1-27.

[14] Recuerdo de Ángel Galíndez (sin
fecha), en AGP, serie A.5, 329-1-1.

[15] Recuerdo de Juan Jiménez
Vargas, Pamplona, 26-VI-1976, en
AGP, serie A.5, 221-1-2.

[16] Testimonio de Vicente Hernando
Bocos, Palencia, 3-IX-1975, en AGP,
serie A.5, 219-2-4.

[17] Ibidem.

[18] Cfr. Crónica 1978, p. 149 (AGP,
Biblioteca, P.01). Este “mandamiento



nuevo” se conserva en la sede del
Colegio Mayor Montalbán (Madrid).

[19] Cfr. Diario de Madrid, 28 y 29-
III-1939, en AGP, serie A.2, 11-1-1.

[20] Recuerdo de Juan Jiménez
Vargas, Pamplona, 26-VI-1976, en
AGP, serie A.5, 221-1-2. Este
“mandamiento nuevo” se conserva
en la sede de la Comisión del Opus
Dei en Italia (Milán).

[21] Ibidem.

[22] Cfr. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Camino (edición crítico-
histórica), o. c., p. 556, nt. 55.

[23] Recuerdo de Francisco Ponz
Piedrafita, Pamplona, 26-IX-1975, en
AGP, serie A.5, 238-3-5. Ponz evocaba
otras palabras del fundador,
referidas también al Mandatum
novum: «El amor a las almas —decía
en una ocasión— nos hace querer a
todos los hombres, comprender,



disculpar, perdonar... Debéis tener
un amor que cubra todas las
deficiencias de las miserias
humanas”».

[24] Recuerdo de Amadeo de
Fuenmayor Champín, Pamplona, 4
de septiembre de 1975, en AGP, serie
A.5, 212-1-6.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/mandamiento-
nuevo-academia-residencia-dya/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/mandamiento-nuevo-academia-residencia-dya/
https://opusdei.org/es-hn/article/mandamiento-nuevo-academia-residencia-dya/
https://opusdei.org/es-hn/article/mandamiento-nuevo-academia-residencia-dya/

	El “mandamiento nuevo” de Jesús en la Academia y Residencia DYA

