
opusdei.org

Dejarse perdonar: la
mayor muestra de
agradecimiento

Pedro pregunta cómo y cuánto
perdonar; Jesús da la vuelta a la
pregunta y le enseña a dejarse
perdonar… como el hijo
pródigo, que volvió a ser fiel,
del modo en que podía serlo:
confiando.

30/01/2024

Pedro está a punto de dar pie a que
Jesús cuente una parábola
sorprendente. Como de costumbre,



sin pelos en la lengua, se lanza a
preguntar cuántas veces tiene que
perdonar a su hermano. Y, para no
ponérselo muy difícil al Señor, se
muestra dispuesto a hacerlo incluso
siete veces, número que en la Biblia
indica plenitud, abundancia. Andrés
observa la escena entre divertido y
curioso. Conoce a su hermano y no
acaba de acostumbrarse a su
espontaneidad. Sin embargo,
acabará agradeciendo la audacia de
Pedro, porque será la ocasión de
escuchar de los labios del Maestro
una parábola que es a la vez tierna y
trágica, pero precisamente por eso
profundamente esperanzadora. Jesús
va a desbordar con divina
sobreabundancia las previsiones más
optimistas del atrevimiento de Pedro.

Aplastado por las deudas

La escena la narra solo san Mateo y
tiene todo el frescor de quien conoce
bien las monedas y su valor. Un rey



decide arreglar cuentas con sus
siervos. Lleno de pavor, se presenta
ante él un siervo que le debe diez mil
talentos. Con razón le abruma su
deuda, y solo se atreve a pedir una
prórroga. Sin embargo, la bondad de
su señor le sorprende: «compadecido
de aquel siervo, lo mandó soltar y le
perdonó la deuda» (Mt 18,27). Le
perdona todo y de golpe. El siervo
nunca habría sido capaz de soñar
algo así. Aturdido, abandona el lugar
sin acabar de asimilar tanta
magnanimidad.

Pero su desconcierto se traslada,
amplificado, a quienes atendemos al
relato de Jesús. Si la reacción del amo
era sorprendente, aún lo es más la
actitud de este siervo con un
compañero al que encuentra
casualmente, después de estar con el
rey: «agarrándole, lo ahogaba y le
decía: “Págame lo que me
debes”» (Mt 18,28). Incapaz de
reconocer en las súplicas de su



compañero las que él mismo ha
pronunciado unos instantes atrás, se
muestra inflexible y exige lo que le
corresponde. No es capaz de
perdonar algo que, comparado con lo
que a él se le ha condonado, es una
miseria.

¿Cuál es la razón de esta
insensibilidad que le impide actuar
como su rey? Quizá lo que le sucede
es que no se ha dejado perdonar
verdaderamente. Le sigue pesando
su deuda. No logra ser un siervo fiel
a su señor porque no ha descubierto
el amor y la alegría de quien le ha
perdonado. No logra olvidar la
fortuna que debía; no le cabe en el
corazón un regalo tan grande. Quizá
teme que tanta bondad le persiga en
el futuro. Diez mil talentos son
sesenta millones de denarios. Un
jornalero tendría que trabajar ciento
sesenta mil años para lograr alcanzar
esa cantidad…



Llenar el cielo de alegría

Para bucear en el océano de la
libertad divina, para comprender un
poco por qué podemos considerar
que Dios es tan feliz cuando le
dejamos que nos perdone,
necesitamos las luces del Espíritu
Santo. Solo así podemos entender
cómo es posible que haya «en el cielo
mayor alegría por un pecador que se
convierta que por noventa y nueve
justos que no tienen necesidad de
conversión» (Lc 15,7). Santo Tomás
explica que «a Dios le corresponde
más por su infinita bondad usar la
misericordia y el perdón que
castigar. De hecho, el perdón
conviene a Dios por su naturaleza,
mientras el castigo es debido a
nuestros pecados»[1]. Ofende a Dios —
podemos decir: le duele— el daño
que nos hacemos. Jesús sufre y se
apropia toda la culpa que
merecemos; nos lava con su propia



sangre (cfr. Ap 7,14) y nos reviste con
su persona (cfr. Gal 3,27).

El Señor, consideraba san Josemaría,
«nos habla de nuestros pecados, de
nuestros errores, de nuestra falta de
generosidad: pero es para librarnos
de ellos, para prometernos su
Amistad y su Amor. La conciencia de
nuestra filiación divina da alegría a
nuestra conversión: nos dice que
estamos volviendo hacia la casa del
Padre»[2]. Se podría decir que nuestra
conversión es dejar que Dios pueda
portarse con nosotros como el Padre
que es. De ahí que «la mayor muestra
de agradecimiento a Dios» consista
en «amar apasionadamente nuestra
condición de hijos suyos»[3].

En alguna ocasión, el Papa Francisco
se ha referido a una leyenda sobre
san Jerónimo. Se cuenta que después
de haber pasado muchos años
traduciendo la Biblia al latín, estaba
celebrando la Nochebuena en la



gruta de Belén y se le apareció el
Niño Jesús, que le pidió un regalo por
su cumpleaños. San Jerónimo
comenzó a enumerar posibles
obsequios, pero el Niño no se
quedaba satisfecho con ninguno. San
Jerónimo le preguntó entonces qué
era lo que deseaba, a lo que Jesús le
respondió: «dame tus pecados». Ese
es, en cierto modo, el mejor regalo
que podemos hacerle. Lo único que
es exclusivamente nuestro, lo que
lleva nuestra «denominación de
origen». Y si le entregamos nuestros
pecados, dejan entonces de pesarnos;
dejan de envenenar nuestra vida.
«Aunque vuestros pecados fuesen
como la grana, quedarán blancos
como la nieve; aunque fuesen rojos
como la púrpura, quedarán como la
lana» (Is 1,18).

La fidelidad de pedir perdón

En una de sus cartas pastorales, el
Padre sitúa el fundamento de



nuestra fidelidad en la de Dios. «La fe
en la fidelidad divina da fuerza a
nuestra esperanza, a pesar de que
nuestra personal debilidad nos lleve
a veces a no ser del todo fieles, en lo
pequeño y quizá, en alguna ocasión,
en lo grande. Entonces, la fidelidad
consiste en recorrer —con la gracia
de Dios— el camino del hijo pródigo
(cfr. Lc 15, 11-32)»[4].

¿Por qué se puede decir que ese
camino de vuelta es parte de nuestra
fidelidad? Quizá porque al pedir
perdón aceptamos precisamente que
somos pecadores, que necesitamos
ser salvados. Ignorar el mal que hay
en nosotros comportaría quedarnos
encerrados en la cárcel de nuestras
flaquezas. Pero Dios ha establecido
un sacramento que bendice y hace
posible nuestro camino de regreso,
nuestra curación.

El simple hecho —a veces, no tan
simple— de regresar a casa significa



ya amar a Dios de una forma muy
especial. Le demostramos que
creemos firmemente que es bueno y
fiel, y le pedimos que nos vuelva a
dar lo que rompimos, porque lejos de
él se está muy mal. Nos atrevemos
incluso a pedirle un don aún más
grande que el que habíamos perdido.
Dejamos que nos ame, aunque no lo
merecemos. Y, por si fuera poco,
sabemos que quizá no será la última
vez que nos alejemos. Pero
aceptamos recorrer de vuelta ese
camino siempre que sea necesario,
con prontitud y con alegría,
contagiándonos de la de quien nos
espera al llegar a casa… o incluso
antes de llegar, porque Dios no tiene 
paciencia para esperar sentado. Al
dejar que nos perdone, aceptamos
vivir en deuda, y agradecemos que él
sea nuestro fiador.

Una vez de vuelta, la fidelidad
exigirá «permanecer en continua
vigilia, porque no cabe confiar en



nuestras pobres fuerzas»[5]. Escogerle
a él supone lucha, pero aceptar la
lucha engendra libertad. Y, «con la
ayuda de Dios, podemos ser fieles,
avanzar en el camino de la
identificación con Jesucristo: que
nuestros modos de pensar, de
querer, de ver a las personas y al
mundo, sean más y más los suyos,
mediante un permanente comenzar
y recomenzar»[6].

Primero Dios

En algunos países de
Hispanoamérica se utiliza una
expresión para manifestar la
sumisión de nuestros planes a los de
Dios, análoga a la fórmula clásica 
Deo volente, o también «si Dios
quiere». Se suele decir, por ejemplo:
«primero Dios, mañana iré a visitar a
mi madre». Dejarse perdonar es
precisamente permitir al Señor pasar
en primer lugar: tomar la iniciativa.
Es aceptar que nos gane en el amor, y



precisamente así, corresponderle con
un amor agradecido y a su medida.

«La vocación cristiana, en todas sus
particulares expresiones, es llamada
de Dios a la santidad. Llamada del
amor de Dios a nuestro amor, en una
relación en la que precede siempre la
fidelidad divina: Dios es fiel (2 Tes
3,3; cfr. 1 Cor 1,9)»[7]. Por eso, se
entiende muy bien que nuestra
fidelidad no sea más que «una
respuesta a la fidelidad de Dios. Dios
que es fiel a su palabra, que es fiel a
su promesa»[8]. Pedro pregunta cómo
y cuánto perdonar. Jesús le da la
vuelta a la pregunta y le enseña a
dejarse perdonar. Primero Dios. Si
queremos amar a Dios, serle fieles,
repartir su amor y perdonar a los
que nos ofenden, tenemos que
aprender a dejar que obre en
nosotros su fidelidad a sí mismo, a su
alianza eterna.



El hijo pródigo redescubrió que el
único que le quería de verdad estaba
en el hogar que había abandonado.
Volvió a confiar en la fidelidad de su
padre; volvió a ser fiel, del modo en
que podía serlo: confiando (con-
fidens). Todos los que disfrutaron con
sus riquezas lo habían abandonado,
pero su padre seguía siendo su
padre. Ya no merecía ser llamado
hijo suyo, se decía entre sí. En
realidad, nunca lo había merecido,
porque los dones no se merecen. De
lo que se trataba era de permitir a su
padre seguir siendo el que siempre
había sido: un padre orgulloso de sus
hijos. Y aunque casi todo esto se le
escapaba, se atrevió a volver; se
atrevió a pedir perdón, porque
entreveía las entrañas de
misericordia de su padre, aunque no
se imaginaba hasta qué punto era
amado.

«¿Qué quiere decir construir la casa
sobre roca?», se preguntaba



Benedicto XVI en una ocasión.
«Construir sobre roca quiere decir,
ante todo, construir sobre Cristo y
con Cristo (…). Quiere decir construir
con Alguien que, conociéndonos
mejor que nosotros mismos, nos dice:
“Eres precioso a mis ojos, (...) eres
estimado, y yo te amo” (Is 43,4).
Quiere decir construir con Alguien
que siempre es fiel, aunque nosotros
fallemos en la fidelidad, porque él no
puede negarse a sí mismo (cfr. 2 Tm
2,13). Quiere decir construir con
Alguien que se inclina
constantemente sobre el corazón
herido del hombre, y dice: “Yo no te
condeno. Vete, y en adelante no
peques más” (cf. Jn 8,11). Quiere
decir construir con Alguien que
desde lo alto de la cruz extiende los
brazos para repetir por toda la
eternidad: “Yo doy mi vida por ti,
hombre, porque te amo”»[9].

Perdonar a nuestros deudores



A la pregunta de Pedro sobre los
«términos y condiciones» del perdón,
Jesús le habla de un rey que no pone
ninguno: perdona, y basta. Solo
desde un perdón así, solo desde el
perdón de Dios, somos capaces de
amar nosotros mismos «hasta el
fin» (Jn 13,1). Perdonar a los demás
puede comportar a veces una
fidelidad heroica y extrema al
mensaje divino de amor
incondicional a todos los hombres. Es
reconocer en el otro un don de Dios,
como san Pablo, que escribía a los
efesios: «no ceso de dar gracias por
vosotros, al recordaros en mis
oraciones» (Ef 1,16).

Si queremos ser fieles, lo mejor es
pensar, gozar y apoyarnos en la
fidelidad de Dios. «Conforme
vayamos avanzando en la vida
espiritual, siguiendo los impulsos del
Espíritu, que ahonda en lo más
íntimo de Dios, pensemos en la
dulzura del Señor, qué bueno es en sí



mismo. Pidamos también, con el
salmista, gozar de la dulzura del
Señor, contemplando, no nuestro
propio corazón, sino su templo,
diciendo con el mismo salmista:
Cuando mi alma se acongoja, te
recuerdo»[10].

Cada uno pedirá perdón como pueda,
pero Dios responde siempre a lo
grande, personalizando su cariño
con cada uno. Así queremos
perdonar nosotros, no de forma
automática y fría. La actitud del
padre del hijo pródigo es todo un
programa para aprender a hacerlo.
Ante las palabras de su hijo, tan
duras consigo mismo, el padre le
interrumpe, con una mueca que sin
decir nada lo dice todo: «Pero hijo,
qué cosas dices…». Al padre no le
interesa aquel discurso, tan solemne,
tan despegado de la realidad de su
amor. Él solo ve a su hijo, desvalido,
hambriento, y de regreso.



Ante la reacción del padre, vienen a
la memoria aquellas palabras de
Jesús sobre los siervos fieles que
esperaban vigilando a su amo: «En
verdad os digo que [el amo] se ceñirá
la cintura, los hará sentar a la mesa y
acercándose los servirá» (Lc 12,37).
Si eso ya resulta insólito, la actitud
del padre aquí lo es aún más, porque
el hijo lo ha despreciado, alejándose
de él y dilapidando su herencia. Y,
por si fuera poco, el padre lo llena de
regalos, de música, de fiesta, y le
ofrece un ternero cebado. Jesús no
ahorra detalles en su narración: el
padre se le echa al cuello y lo abraza,
a pesar del olor de los cerdos que
había estado cuidando. Lo ha estado
esperando todo el tiempo, no se ha
olvidado de él en ningún momento y
no quiere volver a perderlo.

La Virgen María nunca tuvo que
pedir perdón a Dios, pero era muy
consciente de que su fidelidad estaba
fundada en la roca del Amor de Dios



por ella. Nunca se atribuyó los
méritos de su fidelidad: «Ha hecho
en mí cosas grandes el
Todopoderoso» (Lc 1,49). De algún
modo intuía que le había sido
anticipada la gracia de la pasión y
muerte de su Hijo para preservarla
del pecado. También ella sentía una
deuda infinita, pero la deuda no la
aplastaba: la llenaba de
agradecimiento, y por tanto de
fidelidad. Por eso fue capaz de
perdonarnos que claváramos a su
Hijo en la Cruz. Y de acogernos, como
un regalo de Dios.

[1] Santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica II-II, q.21, a.2, c.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 64.

[3] San Josemaría, Forja, n. 333.



[4] F. Ocáriz, Carta pastoral, 19-
III-2022, n. 2.

[5] San Josemaría, Carta, 28-III-1973,
n. 9.

[6] F. Ocáriz, Carta pastoral, 19-
III-2022, n. 3.

[7] Ibidem, n. 3.

[8] Francisco, Homilía, 15-IV-2020.

[9] Benedicto XVI, Encuentro con los
jóvenes en Cracovia-Blonia, 27-
V-2006.

[10] San Bernardo, Sermón 5 sobre
diversas materias, 4-5, en Opera
omnia, edición cisterciense, 6,1
[1970] 103-104.

Diego Zalbidea – Carlos
Ayxelà // Photo: Jackson David,
Unsplash



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/la-mayor-
muestra-de-agradecimiento-perdon-

confianza/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/la-mayor-muestra-de-agradecimiento-perdon-confianza/
https://opusdei.org/es-hn/article/la-mayor-muestra-de-agradecimiento-perdon-confianza/
https://opusdei.org/es-hn/article/la-mayor-muestra-de-agradecimiento-perdon-confianza/
https://opusdei.org/es-hn/article/la-mayor-muestra-de-agradecimiento-perdon-confianza/

	Dejarse perdonar: la mayor muestra de agradecimiento

