opusdei.org

La paz como
esperanza: dialogo,
reconciliacion y
conversion ecologica

Mensaje del Papa Francisco
para la Jornada Mundial de la
Paz 2020 (1 de enero).

28/12/2019

1. La paz, camino de esperanza
ante los obstaculos y las pruebas

La paz, como objeto de nuestra
esperanza, es un bien precioso, al
que aspira toda la humanidad.



Esperar en la paz es una actitud
humana que contiene una tension
existencial, y de este modo cualquier
situacion dificil «se puede vivir y
aceptar si lleva hacia una meta, si
podemos estar seguros de esta meta
y si esta meta es tan grande que
justifique el esfuerzo del camino»[1].
En este sentido, la esperanza es la
virtud que nos pone en camino, nos
da alas para avanzar, incluso cuando
los obstaculos parecen insuperables.

Nuestra comunidad humana lleva,
en la memoria y en la carne, los
signos de las guerras y de los
conflictos que se han producido, con
una capacidad destructiva creciente,
y que no dejan de afectar
especialmente a los mas pobresy a
los mas débiles. Naciones enteras se
afanan también por liberarse de las
cadenas de la explotacion y de la
corrupcion, que alimentan el odio y
la violencia. Todavia hoy, a tantos
hombres y mujeres, nifios y ancianos



se les niega la dignidad, la integridad
fisica, la libertad, incluida la libertad
religiosa, la solidaridad comunitaria,
la esperanza en el futuro. Muchas
victimas inocentes cargan sobre si el
tormento de la humillacion y la
exclusion, del duelo y la injusticia,
por no decir los traumas resultantes
del ensafiamiento sistematico contra
su pueblo y sus seres queridos.

Las terribles pruebas de los
conflictos civiles e internacionales, a
menudo agravados por la violencia
sin piedad, marcan durante mucho
tiempo el cuerpo y el alma de la
humanidad. En realidad, toda guerra
se revela como un fratricidio que
destruye el mismo proyecto de
fraternidad, inscrito en la vocacion
de la familia humana.

Sabemos que la guerra a menudo
comienza por la intolerancia a la
diversidad del otro, lo que fomenta el
deseo de posesion y la voluntad de



dominio. Nace en el corazon del
hombre por el egoismo y la soberbia,
por el odio que instiga a destruir, a
encerrar al otro en una imagen
negativa, a excluirlo y eliminarlo. La
guerra se nutre de la perversion de
las relaciones, de las ambiciones
hegemonicas, de los abusos de poder,
del miedo al otro y la diferencia vista
como un obstaculo; y al mismo
tiempo alimenta todo esto.

Es paradojico, como sefialé durante
el reciente viaje a Japon, que
«nuestro mundo vive la perversa
dicotomia de querer defender y
garantizar la estabilidad y la paz en
base a una falsa seguridad
sustentada por una mentalidad de
miedo y desconfianza, que termina
por envenenar las relaciones entre
pueblos e impedir todo posible
dialogo. La paz y la estabilidad
internacional son incompatibles con
todo intento de fundarse sobre el
miedo a la mutua destruccion o


https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-tailandia-japon/

sobre una amenaza de aniquilacion
total; solo es posible desde una ética
global de solidaridad y cooperacion
al servicio de un futuro plasmado
por la interdependencia y la
corresponsabilidad entre toda la
familia humana de hoy y de
manana»[2].

Cualquier situacion de amenaza
alimenta la desconfianza y el
repliegue en la propia condicién. La
desconfianza y el miedo aumentan la
fragilidad de las relaciones y el riesgo
de violencia, en un circulo vicioso
que nunca puede conducir a una
relacion de paz. En este sentido,
incluso la disuasion nuclear no
puede crear mas que una seguridad
ilusoria.

Por lo tanto, no podemos pretender
que se mantenga la estabilidad en el
mundo a través del miedo a la
aniquilacion, en un equilibrio
altamente inestable, suspendido al



borde del abismo nuclear y
encerrado dentro de los muros de la
indiferencia, en el que se toman
decisiones socioecondmicas, que
abren el camino a los dramas del
descarte del hombre y de la creacion,
en lugar de protegerse los unos a los
otros[3]. Entonces, ;como construir
un camino de paz y reconocimiento
mutuo? ;Como romper la logica
morbosa de la amenaza y el miedo?
¢Como acabar con la dinamica de
desconfianza que prevalece
actualmente?

Debemos buscar una verdadera
fraternidad, que esté basada sobre
nuestro origen comun en Dios y
ejercida en el didlogo y la confianza
reciproca. El deseo de paz esta
profundamente inscrito en el
corazon del hombre y no debemos
resignarnos a nada menos que esto.



2. La paz, camino de escucha
basado en la memoria, en la
solidaridad y en la fraternidad

Los Hibakusha, los sobrevivientes de
los bombardeos atomicos de
Hiroshima y Nagasaki, se encuentran
entre quienes mantienen hoy viva la
Ilama de la conciencia colectiva,
testificando a las generaciones
venideras el horror de lo que sucedio
en agosto de 1945 y el sufrimiento
indescriptible que continua hasta
nuestros dias. Su testimonio
despierta y preserva de esta manera
el recuerdo de las victimas, para que
la conciencia humana se fortalezca
cada vez mas contra todo deseo de
dominacion y destruccion: «No
podemos permitir que las actuales y
nuevas generaciones pierdan la
memoria de lo acontecido, esa
memoria que es garante y estimulo
para construir un futuro mas justo y
mas fraterno»[4].



Como ellos, muchos ofrecen en todo
el mundo a las generaciones futuras
el servicio esencial de la memoria,
que debe mantenerse no solo para
evitar cometer nuevamente los
mismos errores o para que no se
vuelvan a proponer los esquemas
ilusorios del pasado, sino también
para que esta, fruto de la
experiencia, constituya la raiz y
sugiera el camino para las decisiones
de paz presentes y futuras.

La memoria es, aun mas, el horizonte
de la esperanza: muchas veces, en la
oscuridad de guerras y conflictos, el
recuerdo de un pequerio gesto de
solidaridad recibido puede inspirar
también opciones valientes e incluso
heroicas, puede poner en marcha
nuevas energias y reavivar una
nueva esperanza tanto en los
individuos como en las comunidades.

Abrir y trazar un camino de paz es
un desafio muy complejo, en cuanto



los intereses que estan en juego en
las relaciones entre personas,
comunidades y naciones son
multiples y contradictorios. En
primer lugar, es necesario apelar a la
conciencia moral y a la voluntad
personal y politica. La paz, en efecto,
brota de las profundidades del
corazon humano y la voluntad
politica siempre necesita
revitalizacion, para abrir nuevos
procesos que reconcilien y unan a las
personas y las comunidades.

El mundo no necesita palabras
vacias, sino testigos convencidos,
artesanos de la paz abiertos al
dialogo sin exclusion ni
manipulacion. De hecho, no se puede
realmente alcanzar la paz a menos
que haya un dialogo convencido de
hombres y mujeres que busquen la
verdad mas alla de las ideologias y de
las opiniones diferentes. La paz
«debe edificarse continuamente»[5],
un camino que hacemos juntos



buscando siempre el bien comun y
comprometiéndonos a cumplir
nuestra palabra y respetar las leyes.
El conocimiento y la estima por los
demads también pueden crecer en la
escucha mutua, hasta el punto de
reconocer en el enemigo el rostro de
un hermano.

Por tanto, el proceso de paz es un
compromiso constante en el tiempo.
Es un trabajo paciente que busca la
verdad y la justicia, que honra la
memoria de las victimas y que se
abre, paso a paso, a una esperanza
comun, mas fuerte que la venganza.
En un Estado de derecho, la
democracia puede ser un paradigma
significativo de este proceso, si se
basa en la justicia y en el
compromiso de salvaguardar los
derechos de cada uno, especialmente
si es débil o marginado, en la
busqueda continua de la verdad[6].
Es una construccion social y una
tarea en progreso, en la que cada uno



contribuye responsablemente a
todos los niveles de la comunidad
local, nacional y mundial.

Como resaltaba san Pablo VI: «La
doble aspiracion hacia la igualdad y
la participacion trata de promover
un tipo de sociedad democratica. [...]
Esto indica la importancia de la
educacion para la vida en sociedad,
donde, ademas de la informacion
sobre los derechos de cada uno, sea
recordado su necesario correlativo:
el reconocimiento de los deberes de
cada uno de cara a los demas; el
sentido y la practica del deber estan
mutuamente condicionados por el
dominio de si, la aceptacion de las
responsabilidades y de los limites
puestos al ejercicio de la libertad de
la persona individual o del grupo»[7].

Por el contrario, la brecha entre los
miembros de una sociedad, el
aumento de las desigualdades
sociales y la negativa a utilizar las



herramientas para el desarrollo
humano integral ponen en peligro la
busqueda del bien comun. En
cambio, el trabajo paciente basado
en el poder de la palabra y la verdad
puede despertar en las personas la
capacidad de compasion y
solidaridad creativa.

En nuestra experiencia cristiana,
recordamos constantemente a Cristo,
quien dio su vida por nuestra
reconciliacion (cf. Rm 5,6-11). La
Iglesia participa plenamente en la
busqueda de un orden justo, y
continua sirviendo al bien comun y
alimentando la esperanza de paz a
través de la transmision de los
valores cristianos, la ensefianza
moral y las obras sociales y
educativas.

3. La paz, camino de reconciliacion
en la comunion fraterna

La Biblia, de una manera particular a
través de la palabra de los profetas,


https://opusdei.org/es-es/article/biblia-digital-universidad-de-navarra/

llama a las conciencias y a los
pueblos a la alianza de Dios con la
humanidad. Se trata de abandonar el
deseo de dominar a los demas y
aprender a verse como personas,
como hijos de Dios, como hermanos.
Nunca se debe encasillar al otro por
lo que pudo decir o hacer, sino que
debe ser considerado por la promesa
que lleva dentro de él. Solo eligiendo
el camino del respeto sera posible
romper la espiral de venganza y
emprender el camino de la
esperanza.

Nos guia el pasaje del Evangelio que
muestra el siguiente dialogo entre
Pedro y Jesus: «“Sefior, si mi
hermano me ofende, ;cudntas veces
tengo que perdonarlo? ;Hasta siete
veces?”. Jesus le contesta: “No te digo
hasta siete veces, sino hasta setenta
veces siete”» (Mt 18,21-22). Este
camino de reconciliacion nos llama a
encontrar en lo mas profundo de
nuestros corazones la fuerza del



perdon y la capacidad de
reconocernos como hermanosy
hermanas. Aprender a vivir en el
perdon aumenta nuestra capacidad
de convertirnos en mujeres y
hombres de paz.

Lo que afirmamos de la paz en el
ambito social vale también en lo
politico y econémico, puesto que la
cuestion de la paz impregna todas las
dimensiones de la vida comunitaria:
nunca habra una paz verdadera a
menos que seamos capaces de
construir un sistema econémico mas
justo. Como escribio hace diez afos
Benedicto XVI en la Carta enciclica
Caritas in veritateCaritas in veritate:
«La victoria sobre el subdesarrollo
requiere actuar no solo en la mejora
de las transacciones basadas en la
compraventa, o en las transferencias
de las estructuras asistenciales de
caracter publico, sino sobre todo en
la apertura progresiva en el contexto
mundial a formas de actividad


https://opusdei.org/es-es/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/es-es/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/es-es/article/caritas-in-veritate/

economica caracterizada por ciertos
margenes de gratuidad y
comunion» (n. 39).

4. La paz, camino de conversion
ecologica

«Siuna mala comprension de
nuestros propios principios a veces
nos ha llevado a justificar el maltrato
a la naturaleza o el dominio
despdtico del ser humano sobre lo
creado o las guerras, la injusticia y la
violencia, los creyentes podemos
reconocer que de esa manera hemos
sido infieles al tesoro de sabiduria
que debiamos custodiar»[8].

Ante las consecuencias de nuestra
hostilidad hacia los demas, la falta de
respeto por la casa comun vy la
explotacion abusiva de los recursos
naturales —vistos como
herramientas utiles inicamente para
el beneficio inmediato, sin respeto
por las comunidades locales, por el
bien comun y por la naturaleza—,



necesitamos una conversion
ecoldgica.

El reciente Sinodo sobre la Amazonia
nos lleva a renovar la llamada a una
relacion pacifica entre las
comunidades y la tierra, entre el
presente y la memoria, entre las
experiencias y las esperanzas.

Este camino de reconciliacion es
también escucha y contemplacion
del mundo que Dios nos dio para
convertirlo en nuestra casa comun.
De hecho, los recursos naturales, las
numerosas formas de vida y la tierra
misma se nos confian para ser
“cultivadas y preservadas” (cf. Gn
2,15) también para las generaciones
futuras, con la participacion
responsable y activa de cada uno.
Ademas, necesitamos un cambio en
las convicciones y en la mirada, que
nos abra mas al encuentro con el
otro y a la acogida del don de la



creacion, que refleja la belleza y la
sabiduria de su Hacedor.

De aqui surgen, en particular,
motivaciones profundas y una nueva
forma de vivir en la casa comun, de
encontrarse unos con otros desde la
propia diversidad, de celebrar y
respetar la vida recibida y
compartida, de preocuparse por las
condiciones y modelos de sociedad
que favorecen el florecimiento y la
permanencia de la vida en el futuro,
de incrementar el bien comun de
toda la familia humana.

Por lo tanto, la conversion ecoldgica
a la que apelamos nos lleva a tener
una nueva mirada sobre la vida,
considerando la generosidad del
Creador que nos dio la tierra y que
nos recuerda la alegre sobriedad de
compartir. Esta conversion debe
entenderse de manera integral, como
una transformacion de las relaciones
que tenemos con nuestros hermanos



y hermanas, con los otros seres vivos,
con la creacion en su variedad tan
rica, con el Creador que es el origen
de toda vida. Para el cristiano, esta
pide «dejar brotar todas las
consecuencias de su encuentro con
Jesucristo en las relaciones con el
mundo que los rodea»[9].

5. Se alcanza tanto cuanto se
espera[10]

El camino de la reconciliacion
requiere paciencia y confianza. La
paz no se logra si no se la espera.

En primer lugar, se trata de creer en
la posibilidad de la paz, de creer que
el otro tiene nuestra misma
necesidad de paz. En esto, podemos
inspirarnos en el amor de Dios por
cada uno de nosotros, un amor
liberador, ilimitado, gratuito e
incansable.

El miedo es a menudo una fuente de
conflicto. Por lo tanto, es importante



ir mas alla de nuestros temores
humanos, reconociéndonos hijos
necesitados, ante Aquel que nos ama
y nos espera, como el Padre del hijo
prodigo (cf. Lc 15,11-24). La cultura
del encuentro entre hermanos y
hermanas rompe con la cultura de la
amenaza. Hace que cada encuentro
sea una posibilidad y un don del
generoso amor de Dios. Nos guia a ir
mas alla de los limites de nuestros
estrechos horizontes, a aspirar
siempre a vivir la fraternidad
universal, como hijos del unico Padre
celestial.

Para los discipulos de Cristo, este
camino esta sostenido también por el
sacramento de la Reconciliacion, que
el Sefior nos dejo para la remision de
los pecados de los bautizados. Este
sacramento de la Iglesia, que
renueva a las personas y a las
comunidades, nos llama a mantener
la mirada en Jesus, que ha
reconciliado «todas las cosas, las del


https://opusdei.org/es-es/article/la-confesion-una-guia-breve/

cielo y las de la tierra, haciendo la
paz por la sangre de su cruz» (Col
1,20); y nos pide que depongamos
cualquier violencia en nuestros
pensamientos, palabras y acciones,
tanto hacia nuestro projimo como
hacia la creacion.

La gracia de Dios Padre se da como
amor sin condiciones. Habiendo
recibido su perdon, en Cristo,
podemos ponernos en camino para
ofrecerlo a los hombres y mujeres de
nuestro tiempo. Dia tras dia, el
Espiritu Santo nos sugiere actitudes y
palabras para que nos convirtamos
en artesanos de la justicia y la paz.

Que el Dios de la paz nos bendiga y
venga en nuestra ayuda.

Que Maria, Madre del Principe de la
paz y Madre de todos los pueblos de
la tierra, nos acompafie y nos
sostenga en el camino de la
reconciliacion, paso a paso.



Y que cada persona que venga a este
mundo pueda conocer una existencia
de paz y desarrollar plenamente la
promesa de amor y vida que lleva
consigo.

Vaticano, 8 de diciembre de 2019

Francisco

[1] Benedicto XVI, Carta enc. Spe
salvi (30 noviembre 2007), 1.

[2] Discurso sobre las armas
nucleares, Nagasaki, Parque del
epicentro de la bomba atémica, 24
noviembre 2019.

[3] Cf. Homilia en Lampedusa, 8 julio
2013.

[4] Encuentro por la paz, Hiroshima,
Memorial de la Paz, 24 noviembre
2019.



[S] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 78.

[6] Cf. Benedicto XVI, Discurso a los
dirigentes de las asociaciones
cristianas de trabajadores italianos,
27 enero 2006.

[7] Carta. ap. Octogesima adveniens
(14 mayo 1971), 24.

[8] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 200.

[9] Ibid., 217.

[10] Cf. S. Juan de la Cruz, Noche
Oscura, II, 21, 8.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/jornada-
mundial-paz-papa-francisco-esperanza/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/es-hn/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-esperanza/
https://opusdei.org/es-hn/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-esperanza/
https://opusdei.org/es-hn/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-esperanza/

	La paz como esperanza: diálogo, reconciliación y conversión ecológica

