
opusdei.org

La paz como
esperanza: diálogo,
reconciliación y
conversión ecológica

Mensaje del Papa Francisco
para la Jornada Mundial de la
Paz 2020 (1 de enero).

28/12/2019

1. La paz, camino de esperanza
ante los obstáculos y las pruebas

La paz, como objeto de nuestra
esperanza, es un bien precioso, al
que aspira toda la humanidad.



Esperar en la paz es una actitud
humana que contiene una tensión
existencial, y de este modo cualquier
situación difícil «se puede vivir y
aceptar si lleva hacia una meta, si
podemos estar seguros de esta meta
y si esta meta es tan grande que
justifique el esfuerzo del camino»[1].
En este sentido, la esperanza es la
virtud que nos pone en camino, nos
da alas para avanzar, incluso cuando
los obstáculos parecen insuperables.

Nuestra comunidad humana lleva,
en la memoria y en la carne, los
signos de las guerras y de los
conflictos que se han producido, con
una capacidad destructiva creciente,
y que no dejan de afectar
especialmente a los más pobres y a
los más débiles. Naciones enteras se
afanan también por liberarse de las
cadenas de la explotación y de la
corrupción, que alimentan el odio y
la violencia. Todavía hoy, a tantos
hombres y mujeres, niños y ancianos



se les niega la dignidad, la integridad
física, la libertad, incluida la libertad
religiosa, la solidaridad comunitaria,
la esperanza en el futuro. Muchas
víctimas inocentes cargan sobre sí el
tormento de la humillación y la
exclusión, del duelo y la injusticia,
por no decir los traumas resultantes
del ensañamiento sistemático contra
su pueblo y sus seres queridos.

Las terribles pruebas de los
conflictos civiles e internacionales, a
menudo agravados por la violencia
sin piedad, marcan durante mucho
tiempo el cuerpo y el alma de la
humanidad. En realidad, toda guerra
se revela como un fratricidio que
destruye el mismo proyecto de
fraternidad, inscrito en la vocación
de la familia humana.

Sabemos que la guerra a menudo
comienza por la intolerancia a la
diversidad del otro, lo que fomenta el
deseo de posesión y la voluntad de



dominio. Nace en el corazón del
hombre por el egoísmo y la soberbia,
por el odio que instiga a destruir, a
encerrar al otro en una imagen
negativa, a excluirlo y eliminarlo. La
guerra se nutre de la perversión de
las relaciones, de las ambiciones
hegemónicas, de los abusos de poder,
del miedo al otro y la diferencia vista
como un obstáculo; y al mismo
tiempo alimenta todo esto.

Es paradójico, como señalé durante
el reciente viaje a Japón, que
«nuestro mundo vive la perversa
dicotomía de querer defender y
garantizar la estabilidad y la paz en
base a una falsa seguridad
sustentada por una mentalidad de
miedo y desconfianza, que termina
por envenenar las relaciones entre
pueblos e impedir todo posible
diálogo. La paz y la estabilidad
internacional son incompatibles con
todo intento de fundarse sobre el
miedo a la mutua destrucción o

https://opusdei.org/es-es/article/papa-francisco-tailandia-japon/


sobre una amenaza de aniquilación
total; sólo es posible desde una ética
global de solidaridad y cooperación
al servicio de un futuro plasmado
por la interdependencia y la
corresponsabilidad entre toda la
familia humana de hoy y de
mañana»[2].

Cualquier situación de amenaza
alimenta la desconfianza y el
repliegue en la propia condición. La
desconfianza y el miedo aumentan la
fragilidad de las relaciones y el riesgo
de violencia, en un círculo vicioso
que nunca puede conducir a una
relación de paz. En este sentido,
incluso la disuasión nuclear no
puede crear más que una seguridad
ilusoria.

Por lo tanto, no podemos pretender
que se mantenga la estabilidad en el
mundo a través del miedo a la
aniquilación, en un equilibrio
altamente inestable, suspendido al



borde del abismo nuclear y
encerrado dentro de los muros de la
indiferencia, en el que se toman
decisiones socioeconómicas, que
abren el camino a los dramas del
descarte del hombre y de la creación,
en lugar de protegerse los unos a los
otros[3]. Entonces, ¿cómo construir
un camino de paz y reconocimiento
mutuo? ¿Cómo romper la lógica
morbosa de la amenaza y el miedo?
¿Cómo acabar con la dinámica de
desconfianza que prevalece
actualmente?

Debemos buscar una verdadera
fraternidad, que esté basada sobre
nuestro origen común en Dios y
ejercida en el diálogo y la confianza
recíproca. El deseo de paz está
profundamente inscrito en el
corazón del hombre y no debemos
resignarnos a nada menos que esto.



2. La paz, camino de escucha
basado en la memoria, en la
solidaridad y en la fraternidad

Los Hibakusha, los sobrevivientes de
los bombardeos atómicos de
Hiroshima y Nagasaki, se encuentran
entre quienes mantienen hoy viva la
llama de la conciencia colectiva,
testificando a las generaciones
venideras el horror de lo que sucedió
en agosto de 1945 y el sufrimiento
indescriptible que continúa hasta
nuestros días. Su testimonio
despierta y preserva de esta manera
el recuerdo de las víctimas, para que
la conciencia humana se fortalezca
cada vez más contra todo deseo de
dominación y destrucción: «No
podemos permitir que las actuales y
nuevas generaciones pierdan la
memoria de lo acontecido, esa
memoria que es garante y estímulo
para construir un futuro más justo y
más fraterno»[4].



Como ellos, muchos ofrecen en todo
el mundo a las generaciones futuras
el servicio esencial de la memoria,
que debe mantenerse no sólo para
evitar cometer nuevamente los
mismos errores o para que no se
vuelvan a proponer los esquemas
ilusorios del pasado, sino también
para que esta, fruto de la
experiencia, constituya la raíz y
sugiera el camino para las decisiones
de paz presentes y futuras.

La memoria es, aún más, el horizonte
de la esperanza: muchas veces, en la
oscuridad de guerras y conflictos, el
recuerdo de un pequeño gesto de
solidaridad recibido puede inspirar
también opciones valientes e incluso
heroicas, puede poner en marcha
nuevas energías y reavivar una
nueva esperanza tanto en los
individuos como en las comunidades.

Abrir y trazar un camino de paz es
un desafío muy complejo, en cuanto



los intereses que están en juego en
las relaciones entre personas,
comunidades y naciones son
múltiples y contradictorios. En
primer lugar, es necesario apelar a la
conciencia moral y a la voluntad
personal y política. La paz, en efecto,
brota de las profundidades del
corazón humano y la voluntad
política siempre necesita
revitalización, para abrir nuevos
procesos que reconcilien y unan a las
personas y las comunidades.

El mundo no necesita palabras
vacías, sino testigos convencidos,
artesanos de la paz abiertos al
diálogo sin exclusión ni
manipulación. De hecho, no se puede
realmente alcanzar la paz a menos
que haya un diálogo convencido de
hombres y mujeres que busquen la
verdad más allá de las ideologías y de
las opiniones diferentes. La paz
«debe edificarse continuamente»[5],
un camino que hacemos juntos



buscando siempre el bien común y
comprometiéndonos a cumplir
nuestra palabra y respetar las leyes.
El conocimiento y la estima por los
demás también pueden crecer en la
escucha mutua, hasta el punto de
reconocer en el enemigo el rostro de
un hermano.

Por tanto, el proceso de paz es un
compromiso constante en el tiempo.
Es un trabajo paciente que busca la
verdad y la justicia, que honra la
memoria de las víctimas y que se
abre, paso a paso, a una esperanza
común, más fuerte que la venganza.
En un Estado de derecho, la
democracia puede ser un paradigma
significativo de este proceso, si se
basa en la justicia y en el
compromiso de salvaguardar los
derechos de cada uno, especialmente
si es débil o marginado, en la
búsqueda continua de la verdad[6].
Es una construcción social y una
tarea en progreso, en la que cada uno



contribuye responsablemente a
todos los niveles de la comunidad
local, nacional y mundial.

Como resaltaba san Pablo VI: «La
doble aspiración hacia la igualdad y
la participación trata de promover
un tipo de sociedad democrática. […]
Esto indica la importancia de la
educación para la vida en sociedad,
donde, además de la información
sobre los derechos de cada uno, sea
recordado su necesario correlativo:
el reconocimiento de los deberes de
cada uno de cara a los demás; el
sentido y la práctica del deber están
mutuamente condicionados por el
dominio de sí, la aceptación de las
responsabilidades y de los límites
puestos al ejercicio de la libertad de
la persona individual o del grupo»[7].

Por el contrario, la brecha entre los
miembros de una sociedad, el
aumento de las desigualdades
sociales y la negativa a utilizar las



herramientas para el desarrollo
humano integral ponen en peligro la
búsqueda del bien común. En
cambio, el trabajo paciente basado
en el poder de la palabra y la verdad
puede despertar en las personas la
capacidad de compasión y
solidaridad creativa.

En nuestra experiencia cristiana,
recordamos constantemente a Cristo,
quien dio su vida por nuestra
reconciliación (cf. Rm 5,6-11). La
Iglesia participa plenamente en la
búsqueda de un orden justo, y
continúa sirviendo al bien común y
alimentando la esperanza de paz a
través de la transmisión de los
valores cristianos, la enseñanza
moral y las obras sociales y
educativas.

3. La paz, camino de reconciliación
en la comunión fraterna

La Biblia, de una manera particular a
través de la palabra de los profetas,

https://opusdei.org/es-es/article/biblia-digital-universidad-de-navarra/


llama a las conciencias y a los
pueblos a la alianza de Dios con la
humanidad. Se trata de abandonar el
deseo de dominar a los demás y
aprender a verse como personas,
como hijos de Dios, como hermanos.
Nunca se debe encasillar al otro por
lo que pudo decir o hacer, sino que
debe ser considerado por la promesa
que lleva dentro de él. Sólo eligiendo
el camino del respeto será posible
romper la espiral de venganza y
emprender el camino de la
esperanza.

Nos guía el pasaje del Evangelio que
muestra el siguiente diálogo entre
Pedro y Jesús: «“Señor, si mi
hermano me ofende, ¿cuántas veces
tengo que perdonarlo? ¿Hasta siete
veces?”. Jesús le contesta: “No te digo
hasta siete veces, sino hasta setenta
veces siete”» (Mt 18,21-22). Este
camino de reconciliación nos llama a
encontrar en lo más profundo de
nuestros corazones la fuerza del



perdón y la capacidad de
reconocernos como hermanos y
hermanas. Aprender a vivir en el
perdón aumenta nuestra capacidad
de convertirnos en mujeres y
hombres de paz.

Lo que afirmamos de la paz en el
ámbito social vale también en lo
político y económico, puesto que la
cuestión de la paz impregna todas las
dimensiones de la vida comunitaria:
nunca habrá una paz verdadera a
menos que seamos capaces de
construir un sistema económico más
justo. Como escribió hace diez años
Benedicto XVI en la Carta encíclica
Caritas in veritateCaritas in veritate:
«La victoria sobre el subdesarrollo
requiere actuar no sólo en la mejora
de las transacciones basadas en la
compraventa, o en las transferencias
de las estructuras asistenciales de
carácter público, sino sobre todo en
la apertura progresiva en el contexto
mundial a formas de actividad

https://opusdei.org/es-es/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/es-es/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/es-es/article/caritas-in-veritate/


económica caracterizada por ciertos
márgenes de gratuidad y
comunión» (n. 39).

4. La paz, camino de conversión
ecológica

«Si una mala comprensión de
nuestros propios principios a veces
nos ha llevado a justificar el maltrato
a la naturaleza o el dominio
despótico del ser humano sobre lo
creado o las guerras, la injusticia y la
violencia, los creyentes podemos
reconocer que de esa manera hemos
sido infieles al tesoro de sabiduría
que debíamos custodiar»[8].

Ante las consecuencias de nuestra
hostilidad hacia los demás, la falta de
respeto por la casa común y la
explotación abusiva de los recursos
naturales —vistos como
herramientas útiles únicamente para
el beneficio inmediato, sin respeto
por las comunidades locales, por el
bien común y por la naturaleza—,



necesitamos una conversión
ecológica.

El reciente Sínodo sobre la Amazonia
nos lleva a renovar la llamada a una
relación pacífica entre las
comunidades y la tierra, entre el
presente y la memoria, entre las
experiencias y las esperanzas.

Este camino de reconciliación es
también escucha y contemplación
del mundo que Dios nos dio para
convertirlo en nuestra casa común.
De hecho, los recursos naturales, las
numerosas formas de vida y la tierra
misma se nos confían para ser
“cultivadas y preservadas” (cf. Gn
2,15) también para las generaciones
futuras, con la participación
responsable y activa de cada uno.
Además, necesitamos un cambio en
las convicciones y en la mirada, que
nos abra más al encuentro con el
otro y a la acogida del don de la



creación, que refleja la belleza y la
sabiduría de su Hacedor.

De aquí surgen, en particular,
motivaciones profundas y una nueva
forma de vivir en la casa común, de
encontrarse unos con otros desde la
propia diversidad, de celebrar y
respetar la vida recibida y
compartida, de preocuparse por las
condiciones y modelos de sociedad
que favorecen el florecimiento y la
permanencia de la vida en el futuro,
de incrementar el bien común de
toda la familia humana.

Por lo tanto, la conversión ecológica
a la que apelamos nos lleva a tener
una nueva mirada sobre la vida,
considerando la generosidad del
Creador que nos dio la tierra y que
nos recuerda la alegre sobriedad de
compartir. Esta conversión debe
entenderse de manera integral, como
una transformación de las relaciones
que tenemos con nuestros hermanos



y hermanas, con los otros seres vivos,
con la creación en su variedad tan
rica, con el Creador que es el origen
de toda vida. Para el cristiano, esta
pide «dejar brotar todas las
consecuencias de su encuentro con
Jesucristo en las relaciones con el
mundo que los rodea»[9].

5. Se alcanza tanto cuanto se
espera[10]

El camino de la reconciliación
requiere paciencia y confianza. La
paz no se logra si no se la espera.

En primer lugar, se trata de creer en
la posibilidad de la paz, de creer que
el otro tiene nuestra misma
necesidad de paz. En esto, podemos
inspirarnos en el amor de Dios por
cada uno de nosotros, un amor
liberador, ilimitado, gratuito e
incansable.

El miedo es a menudo una fuente de
conflicto. Por lo tanto, es importante



ir más allá de nuestros temores
humanos, reconociéndonos hijos
necesitados, ante Aquel que nos ama
y nos espera, como el Padre del hijo
pródigo (cf. Lc 15,11-24). La cultura
del encuentro entre hermanos y
hermanas rompe con la cultura de la
amenaza. Hace que cada encuentro
sea una posibilidad y un don del
generoso amor de Dios. Nos guía a ir
más allá de los límites de nuestros
estrechos horizontes, a aspirar
siempre a vivir la fraternidad
universal, como hijos del único Padre
celestial.

Para los discípulos de Cristo, este
camino está sostenido también por el
sacramento de la Reconciliación, que
el Señor nos dejó para la remisión de
los pecados de los bautizados. Este
sacramento de la Iglesia, que
renueva a las personas y a las
comunidades, nos llama a mantener
la mirada en Jesús, que ha
reconciliado «todas las cosas, las del

https://opusdei.org/es-es/article/la-confesion-una-guia-breve/


cielo y las de la tierra, haciendo la
paz por la sangre de su cruz» (Col
1,20); y nos pide que depongamos
cualquier violencia en nuestros
pensamientos, palabras y acciones,
tanto hacia nuestro prójimo como
hacia la creación.

La gracia de Dios Padre se da como
amor sin condiciones. Habiendo
recibido su perdón, en Cristo,
podemos ponernos en camino para
ofrecerlo a los hombres y mujeres de
nuestro tiempo. Día tras día, el
Espíritu Santo nos sugiere actitudes y
palabras para que nos convirtamos
en artesanos de la justicia y la paz.

Que el Dios de la paz nos bendiga y
venga en nuestra ayuda.

Que María, Madre del Príncipe de la
paz y Madre de todos los pueblos de
la tierra, nos acompañe y nos
sostenga en el camino de la
reconciliación, paso a paso.



Y que cada persona que venga a este
mundo pueda conocer una existencia
de paz y desarrollar plenamente la
promesa de amor y vida que lleva
consigo.

Vaticano, 8 de diciembre de 2019

Francisco

[1] Benedicto XVI, Carta enc. Spe
salvi (30 noviembre 2007), 1.

[2] Discurso sobre las armas
nucleares, Nagasaki, Parque del
epicentro de la bomba atómica, 24
noviembre 2019.

[3] Cf. Homilía en Lampedusa, 8 julio
2013.

[4] Encuentro por la paz, Hiroshima,
Memorial de la Paz, 24 noviembre
2019.



[5] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 78.

[6] Cf. Benedicto XVI, Discurso a los
dirigentes de las asociaciones
cristianas de trabajadores italianos,
27 enero 2006.

[7] Carta. ap. Octogesima adveniens
(14 mayo 1971), 24.

[8] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 200.

[9] Ibíd., 217.

[10] Cf. S. Juan de la Cruz, Noche
Oscura, II, 21, 8.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/jornada-
mundial-paz-papa-francisco-esperanza/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-esperanza/
https://opusdei.org/es-hn/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-esperanza/
https://opusdei.org/es-hn/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-esperanza/

	La paz como esperanza: diálogo, reconciliación y conversión ecológica

