
opusdei.org

«La Iglesia tiene en
su naturaleza misma
la apertura a todos
los pueblos y
culturas»

Durante la audiencia general el
Papa Francisco explicó qué
significa la “inculturación”, el
complicado proceso de
anunciar el Evangelio a otros
pueblos y culturas. Dijo que
“este es el verdadero sentido de
la inculturación, que podamos
anunciar a Cristo Salvador
respetando lo bueno y auténtico
que existe en cada cultura y en
cada sociedad, considerando



también su continua
evolución”.

13/10/2021

Queridos hermanos y hermanas:

En nuestro itinerario de catequesis
sobre la Carta a los Gálatas, hemos
podido enfocarnos en cuál es para
san Pablo el núcleo central de la
libertad: el hecho de que, con la
muerte y resurrección de Jesucristo,
hemos sido liberados de la esclavitud
del pecado y de la muerte.

En otros términos: somos libres
porque hemos sido liberados,
liberados por gracia —no por pagar
— liberados por el amor, que se
convierte en la ley suprema y nueva
de la vida cristiana. El amor:
nosotros somos libres porque hemos



sido liberados gratuitamente. Este es
precisamente el punto clave.

Hoy quisiera subrayar cómo esta
novedad de vida nos abre a acoger a
cada pueblo y cultura y al mismo
tiempo abre a cada pueblo y cultura
a una libertad más grande.

San Pablo, de hecho, dice que para
quien se adhiere a Cristo ya no
cuenta ser judío o pagano. Cuenta
solo «la fe que actúa por la
caridad» (Gal 5,6). Creer que hemos
sido liberados y creer en Jesucristo
que nos ha liberado: esta es la fe
activa por la caridad.

Los detractores de Pablo —esos
fundamentalistas que habían llegado
allí— lo atacaban por esta novedad,
sosteniendo que él había tomado esta
posición por oportunismo pastoral,
es decir para “gustar a todos”,
minimizando las exigencias recibidas
de su más estricta tradición religiosa.



Es el mismo discurso de los
fundamentalistas de hoy: la historia
se repite siempre. Como se ve, la
crítica en relación con toda novedad
evangélica no es solo de nuestros
días, sino que tiene una larga historia
a las espaldas. Aun así, Pablo no
permanece en silencio. Responde con
parresia —es una palabra griega que
indica valentía, fuerza— y dice:
«Porque ¿busco yo ahora el favor de
los hombres o el de Dios? ¿O es que
intento agradar a los hombres? Si
todavía tratara de agradar a los
hombres, ya no sería siervo de
Cristo» (Gal 1,10).

Ya en su primera Carta a los
Tesalonicenses se había expresado
en términos parecidos, diciendo que
en su predicación nunca había usado
«palabras aduladoras, ni con
pretextos de codicia, […] ni buscando
gloria humana» (1 Ts 2,5-6), que son
los caminos del “fingir”; una fe que
no es fe, es mundanidad.



El pensamiento de Pablo se muestra
una vez más de una profundidad
inspirada. Acoger la fe conlleva para
él renunciar no al corazón de las
culturas y de las tradiciones, sino
solo a lo que puede obstaculizar la
novedad y la pureza del Evangelio.
Porque la libertad obtenida de la
muerte y resurrección del Señor no
entra en conflicto con las culturas,
con las tradiciones que hemos
recibido, sino que más bien
introduce en ellas una libertad
nueva, una novedad liberadora, la
del Evangelio.

La liberación obtenida con el
bautismo, de hecho, nos permite
adquirir la plena dignidad de hijos
de Dios, de forma que, mientras
permanecemos bien arraigados en
nuestras raíces culturales, al mismo
tiempo nos abrimos al universalismo
de la fe que entra en toda cultura,
reconoce las semillas de verdad



presentes y las desarrolla llevando a
plenitud el bien contenido en ellas.

Aceptar que nosotros hemos sido
liberados por Cristo —su pasión, su
muerte, su resurrección— es aceptar
y llevar la plenitud también a las
diferentes tradiciones de cada
pueblo. La verdadera plenitud.

En la llamada a la libertad
descubrimos el verdadero sentido de
la inculturación del Evangelio. ¿Cuál
es este verdadero sentido? Ser
capaces de anunciar la Buena Noticia
de Cristo Salvador respetando lo que
de bueno y verdadero existe en las
culturas. ¡No es algo fácil! Son
muchas las tentaciones de querer
imponer el proprio modelo de vida
como si fuera el más evolucionado y
el más atractivo. ¡Cuántos errores se
han realizado en la historia de la
evangelización queriendo imponer
un solo modelo cultural! ¡La
uniformidad como regla de vida no



es cristiano! ¡La unidad sí, la
uniformidad no!

A veces, no se ha renunciado ni
siquiera a la violencia para que
prevalezca el propio punto de vista.
Pensemos en las guerras. De esta
manera, se ha privado a la Iglesia de
la riqueza de muchas expresiones
locales que llevan consigo la
tradición cultural de enteras
poblaciones. ¡Pero esto es
exactamente lo contrario de la
libertad cristiana! Por ejemplo, me
viene a la mente cuando se ha
afirmado la forma de hacer
apostolado en China con padre Ricci
o en India con padre De Nobili. …
[Algunos decían]: “¡Y no, eso no es
cristiano!”. Sí, es cristiano, está en la
cultura del pueblo.

En resumen, la visión de la libertad
propia de Pablo está completamente
iluminada y fecundada por el
misterio de Cristo, que en su



encarnación —recuerda el Concilio
Vaticano II— se ha unido, en cierto
modo, con todo hombre (cfr. Const.
past. Gaudium et spes, 22). Y esto
quiere decir que no hay
uniformidad, sin embargo, hay
variedad, pero variedad unida. De
aquí deriva el deber de respetar la
proveniencia cultural de cada
persona, incluyéndola en un espacio
de libertad que no sea restringido
por alguna imposición dada por una
sola cultura predominante.

Este es el sentido de llamarnos
católicos, de hablar de Iglesia
católica: no es una denominación
sociológica para distinguirnos de
otros cristianos. Católico es un
adjetivo que significa universal: la
catolicidad, la universalidad. Iglesia
universal, es decir, católica, quiere
decir que la Iglesia tiene en sí, en su
naturaleza misma, la apertura a
todos los pueblos y las culturas de
todo tiempo, porque Cristo ha

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


nacido, muerto y resucitado por
todos.

Por otro lado, la cultura está, por su
misma naturaleza, en continúa
transformación. Se puede pensar en
cómo somos llamados a anunciar el
Evangelio en este momento histórico
de gran cambio cultural, donde una
tecnología cada vez más avanzada
parece tener el predominio. Si
pretendiéramos hablar de la fe como
se hacía en los siglos pasados
correríamos el riesgo de no ser
comprendidos por las nuevas
generaciones.

La libertad de la fe cristiana —la
libertad cristiana— no indica una
visión estática de la vida y de la
cultura, sino una visión dinámica,
una visión dinámica también de la
tradición.

La tradición crece pero siempre con
la misma naturaleza. Por tanto, no
pretendamos tener posesión de la



libertad. Hemos recibido un don
para custodiar. Y es más bien la
libertad que nos pide a cada uno
estar en un constante camino,
orientados hacia su plenitud. Es la
condición de peregrinos; es el estado
de caminantes, en un continuo
éxodo: liberados de la esclavitud
para caminar hacia la plenitud de la
libertad. Y este es el gran don que
nos ha dado Jesucristo. El Señor nos
ha liberado de la esclavitud
gratuitamente y nos ha puesto en el
camino para caminar en la plena
libertad.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/galatas-
inculturizacion-libertad/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/galatas-inculturizacion-libertad/
https://opusdei.org/es-hn/article/galatas-inculturizacion-libertad/
https://opusdei.org/es-hn/article/galatas-inculturizacion-libertad/

	«La Iglesia tiene en su naturaleza misma la apertura a todos los pueblos y culturas»

