
opusdei.org

La experiencia del
sufrimiento y el
dolor

La principal peculiaridad del
dolor humano es que plantea
un interrogante existencial.
¿Cómo responder? El
sufrimiento es un cruce de
caminos, un lugar de paso; no
es nunca la estación final, en la
que existe una interacción
mutua entre el dolor y el amor.

26/05/2018



Artículo de Paola Binetti en el
Congreso La grandeza de la vida
corriente (Roma, 2002)

El sufrimiento experimentado por
san Josemaría en su propia familia
fue un modo muy práctico de
adquirir la madurez que otros sólo
alcanzan después de muchos años.

Aunque el dolor es una de las
experiencias más comunes de la
vida, siempre sorprende y
continuamente nos exige aprender y
adaptarnos a las nuevas
circunstancias. Nadie puede
considerarse “experto” en el dolor;
siempre tiene una dimensión de
originalidad: en la forma cómo se
manifiesta, en sus causas, y en las
diversas reacciones que
desencadena. Muchas veces nos
encontramos sufriendo
profundamente por motivos y
razones que nunca esperamos. El
Santo Padre Juan Pablo II, escribe:



«El sufrimiento humano suscita
compasión; suscita también respeto,
y a su manera, atemoriza. En efecto,
en él está contenida la grandeza de
un misterio específico [...] el hombre,
en su sufrimiento, es un misterio
intangible» (1).

La principal peculiaridad del dolor
humano es que plantea un
interrogante existencial. «Dentro de
cada sufrimiento experimentado por
el hombre, y también en lo profundo
del mundo del sufrimiento, aparece
inevitablemente la pregunta: ¿por
qué? Es una pregunta acerca de la
causa, de la razón; una pregunta
acerca de la finalidad (para qué); en
definitiva, acerca del sentido» (2). En
efecto, cuando se emprende la
búsqueda del sentido del dolor, el ser
humano se cuestiona sobre el sentido
de su misma existencia y trata de
aclarar el alcance y el significado de
su propia libertad. «¿Puedo rechazar
el dolor? ¿Puedo, acaso, fijar una



distancia del dolor, eliminarlo? El
dolor le imprime a la vida su sentido
efímero» (3). Esta experiencia
humana nos mueve a buscar la
ayuda de otras personas y a ofrecer,
a la vez, nuestra asistencia. La
experiencia del dolor nos enseña a
prestar más atención a otras
personas (4). El dolor marca la
diferencia entre una persona
madura y equilibrada, que es capaz
de enfrentar obstáculos y situaciones
difíciles, y una persona que se deja
llevar y absorber por sus propias
emociones y sensaciones.

La interacción mutua entre el
dolor y el amor

«No olvides que el Dolor es la piedra
de toque del Amor» (5). Esta
afirmación incisiva y profunda de
san Josemaría Escrivá está
relacionada con las diferentes
reacciones ante el dolor. Existe una
relación entre la manera en que cada



persona vive el dolor y su forma de
amar, porque solamente se acepta el
dolor cuando se capta que su sentido
es el amor. Sólo así se puede llegar a
exclamar: «Bendito sea el dolor.
Amado el dolor. Santificado sea el
dolor [...] ¡Glorificado sea el
dolor!» (6). En los escritos de san
Josemaría, el misterio del dolor es
una constante piedra de toque; se
convierte en ocasión para un
encuentro cara a cara con Dios, que
se hizo Hombre para enseñarnos a
vivir como hombres. Al elegir la
Encarnación, Jesucristo quiso
experimentar todo el sufrimiento
humanamente posible para
enseñarnos que el amor puede
superar cualquier clase de dolor. En
uno de los pasajes de Camino, san
Josemaría expresa: Todo un
programa para cursar con
aprovechamiento la asignatura del
dolor, nos da el Apóstol: «spe
gaudentes —por la esperanza,
contentos, in tribulatione patientes —



sufridos, en la tribulación, orationis
instantes —en la oración,
continuos» (7).

El dolor es un punto de encuentro
entre la alegría de la esperanza y la
necesidad de la oración. Los
cristianos aceptan el dolor con la
esperanza de un gozo futuro. Son
plenamente conscientes de sus
límites y confían en la ayuda que se
implora a Dios en la oración. No se
trata del convencimiento de que la
propia capacidad de afrontar las
dificultades por sí mismo, ni de
adoptar la posición pesimista de
aquel que piensa que el sufrimiento
es la última e inevitable estación en
el camino de la vida, «Si sabes que
esos dolores —físicos o morales—
son purificación y merecimiento,
bendícelos» (8).

El sufrimiento es un cruce de
caminos, un lugar de paso; no es
nunca la estación final. Así, la



oración se convierte en un momento
importante donde el sufrimiento
encuentra su sentido y, con la gracia
de Dios, se convierte en alegría (9). El
efecto catártico de la oración se hace
realidad porque, cada vez que el
hombre reza, experimenta la
misericordia de Dios y comparte sus
preocupaciones y problemas,
recibiendo al mismo tiempo una
señal casi intangible de su Amor:
«¡Dios mío, enséñame amar! ¡Dios
mío, enséñame a orar!» (10).

La relación entre el dolor y el amor
es muy fuerte. Aquellos que aman y
que se «forjan en el fuego del dolor»,
encuentran el gozo (11). «El Amor es
también la fuente más plena de la
respuesta a la pregunta sobre el
sentido del sufrimiento » (12). San
Josemaría solía decir: «Te quiero feliz
en la tierra. No lo serás, si no pierdes
ese miedo al dolor. Porque, mientras
‘caminamos’, en el dolor está
precisamente la felicidad» (13). Esta



es una afirmación tan tajante que
marca el camino hacia la felicidad,
hacia el fin último del hombre. Sin
embargo, hay momentos en este
recorrido en los que la experiencia
del dolor forja la vida de un hombre.
No se trata ya de una cuestión de
aceptación o rechazo del dolor, sino
de aprender a considerar el
sufrimiento como parte de nuestra
propia existencia y como parte del
plan de Dios para cada uno de
nosotros.

«El sufrimiento es también una
llamada a manifestar la grandeza
moral del hombre, su madurez
espiritual» (14). Afortunadamente,
con su libertad y su racionalidad el
hombre puede afrontar con éxito los
acontecimientos dolorosos. Para
poder hacerlo, debe alcanzar un
nivel más alto de madurez personal,
logro que no se produce de manera
pasiva y tampoco puede considerarse
como definitivamente alcanzada. Es



necesario hacer acopio de todos los
recursos espirituales y adoptar una
actitud apropiada. Como afirma
Viktor Frankl, la capacidad para
sufrir forma parte de la propia
educación; es una fase importante
del crecimiento interior y también de
autoorganización (15).

Actualmente, la incapacidad para
afrontar el dolor y el sufrimiento,
físico o espiritual, proviene
precisamente de la falta de “cultura
del sufrimiento”. Inicial- mente, son
los padres quienes temen enfrentar a
sus hijos con el sacrificio. Como
consecuencia, se ven tentados a
darles todo y de forma inmediata.
Piensan que siempre habrá tiempo
para sufrir más adelante o guardan
la ilusión de que estos momentos no
llegarán nunca para ellos (16). Es
difícil entender cómo una persona
puede resistir el advenimiento
imprevisto de un dolor intenso sin
haberlo experimentado antes. De



hecho, estas personas están más
propensas a sufrir crisis nerviosas y
depresiones.

El sufrimiento experimentado por
san Josemaría en su propia familia
fue un modo muy práctico de
adquirir la madurez que otros sólo
alcanzan después de muchos años.
Su biografía es ejemplar. Estuvo
seriamente enfermo en su infancia;
tuvo que enfrentar la muerte de tres
de sus hermanas; contempló el
sufrimiento de su padre ante las
consecuencias de una crisis
económica; se vio obligado a
trasladarse a otra ciudad con el
consecuente cambio en el estilo de
vida. Luego, volvió a experimentar el
sufrimiento en el seminario, dolor
que, aunado a muchas horas de
oración ante el Santísimo
Sacramento, le hizo madurar
espiritualmente. Las múltiples
pruebas internas y externas que el
Señor le envió, requirieron una gran



dosis de espíritu de sacrificio; incluso
la persecución que sufrió durante la
fundación del Opus Dei. Sufrió
además de diabetes, enfermedad que
le dejó exhausto durante muchos
años. En cierta forma, podríamos
decir que no se le ahorró nada. San
Josemaría siempre tuvo la capacidad
de entender el sufrimiento y dolor
ajenos debido a su propia
experiencia personal y no
simplemente por conocimiento
teórico. Enfrentó el sufrimiento con
fe y valentía, y con una gran
paciencia humana y sobrenatural.

Los enfermos son un tesoro

«Los testigos de la cruz y de la
resurrección del Cristo han
transmitido a la Iglesia y a la
humanidad un específico Evangelio
del sufrimiento. El mismo Redentor
ha escrito este Evangelio ante todo
con el propio sufrimiento asumido
por amor, para que el hombre ‘no



perezca, sino que tenga vida eterna’.
Este sufrimiento, junto con la
palabra de su enseñanza, se ha
convertido en un rico manantial para
cuantos han participado en los
sufrimientos de Jesús en la primera
generación de sus discípulos y
confesores y luego, en las que se han
ido sucediendo a lo largo de los
siglos» (17).

El Santo Padre Juan Pablo II cree que
aquellos que sufren son
protagonistas privilegiados del
Evangelio del Dolor, que Jesucristo
en persona comenzó a escribir con
su propio dolor. Cada persona que
sufre trae este Evangelio a la vida
con su propio dolor personal. Es un
Evangelio vivo, que nunca
terminaremos de escribir, y que
verdaderamente nos capacita para
reconocer a Dios mismo en cada uno
de los que sufren. En su profecía del
Juicio Final, nuestro Señor nos dice:
«Entonces dirá el Rey a los que están



a su derecha: Venid, benditos de mi
Padre, tomad posesión del reino
preparado para vosotros desde la
creación del mundo. Porque [...]
estuve enfermo y me visitasteis [...]
Señor, ¿cuándo te vimos enfermo [...]
y fuimos a verte? [...] Y el Rey les
dirá: en verdad os digo que cuantas
veces hicisteis eso a uno de estos mis
hermanos menores, a mí me lo
hicisteis» (18). Consciente de la
identificación entre Cristo y los
enfermos, san Josemaría siempre
intentó transmitir a aquellas
personas cercanas a él, un especial
cariño por los enfermos.
Constantemente repitió que amaba a
Dios y a los demás con el mismo
corazón. Sabía cómo amar a los otros
a través de Dios y ellos, a su vez, le
acercaban más a Dios.

Los enfermos ocupaban un lugar
especial en el corazón de san
Josemaría, porque en cada uno de
ellos veía la imagen de Cristo que



sufre. Por esta razón, cada uno le
atraía, de una manera misteriosa y
fuerte, a la corredención. En la
oración, se imaginaba a sí mismo
como uno de los Apóstoles, deseando
reparar por su huida en el momento
de la Cruz. Para reparar por las
deserciones que habían aumentado
tanto los sufrimientos de Jesús,
deseaba que los enfermos fuesen
amados de la misma manera como
una madre ama con ternura a su
hijo, y que nunca se les dejase solos.
«Como siempre, cuando un hijo mío
se encuentra enfermo, les digo a
aquellos que viven a su lado que
deben cuidarle de tal manera, que no
extrañe los cuidados de su madre
que está lejos, y que en aquellos
momentos, debemos ser como una
madre para ese hijo mío, cuidándole
como su madre lo hubiese hecho». Y
en otro momento, «Aunque somos
pobres, nunca debemos ahorrar
nada en el cuidado de nuestros
hermanos enfermos. Si fuese



necesario, robaríamos un pedacico
de Cielo para ellos y el Señor nos
perdonaría» (19).

«Niño. —Enfermo.— Al escribir estas
palabras, ¿no sentís la tentación de
ponerlas con mayúscula? Es que,
para un alma enamorada, los niños y
los enfermos, son Él» (20). Los
enfermos son un tesoro, solía decir,
porque al vivir el ascetismo
sonriente, que era tan preciado por
san Josemaría, el enfermo puede
convertir su dolencia en oración. Se
convierte en un tesoro para otros
también porque, al cuidarle,
practican la virtud de la caridad y se
enriquecen en tanto que el cuidado
que prestan es lo mejor que pueden
ofrecer. La enfermedad es un tesoro
para la Iglesia porque cada persona
enferma participa en la Pasión de
nuestro Señor en la Cruz (21). El
enfermo en estado grave, al
acercarse al momento del encuentro
personal con Dios, se dirige hacia ese



instante de una manera especial.
Este encuentro tiene un efecto de
purificación profunda y, al mismo
tiempo, de paz. «“Este hombre se
muere. Ya no hay nada que hacer
[...]” —Fue hace años, en un hospital
de Madrid. Después de confesarse,
cuando el sacerdote le daba a besar
su crucifijo, aquel gitano decía a
gritos, sin que lograsen hacerle
callar: —¡Con esta boca mía podrida
no puedo besar al Señor! —Pero, ¡si
le vas a dar un abrazo y un beso muy
fuerte enseguida, en el Cielo!’ [...]
¿Has visto una manera más
hermosamente tremenda de
manifestar la contrición?» (22).

Este episodio de la vida del Fundador
resume idealmente su actitud frente
a la muerte y el dolor. El valor
purificador del sufrimiento del
gitano adquiere un dimensión
ilimitada y, junto con la gracia del
sacramento de la Penitencia, la
muerte pierde el espectro del temor.



Se convierte, en cambio, en la
oportunidad que la fe de todo
hombre espera: la de poder
contemplar a Dios cara a cara, no
como Juez , sino como Padre
amoroso que nos espera para
abrazarnos.

Profesionales que diariamente
tienen contacto con el dolor y el
sufrimiento

No es fácil enfrentar la situación de
personas que sufren diariamente y,
al mismo tiempo, mantener un
interés vivo por sus problemas y sus
tristezas. En estas circunstancias
existe el riesgo de manejar el dolor
de manera anónima, intentando
aliviar falsamente la atmósfera en la
que deben vivir diariamente los
profesionales de la medicina.

Se pueden encontrar enfermeras
muy competentes a quienes el dolor
ya no les afecta profundamente. En
lugar de ver al paciente como un ser



humano, con una visión integral de
sus necesidades, centran su
preocupación en lo que se requiere
para responder a las necesidades
clínicas de la persona. Los médicos
también se encuentran
frecuentemente en peligro de
considerar a los pacientes desde un
punto de vista meramente
pragmático, limitando su atención al
diagnóstico y a las opciones
terapéuticas.

Aparte del contacto con el enfermo
durante las etapas de diagnóstico y
planeación de tratamiento, los
médicos son invisibles, absorbidos
por actividades administrativas,
cursos, consultas con colegas y
conferencias.

Las palabras del Fundador del Opus
Dei a un cirujano ortopédico son
significativas. El médico le preguntó
cómo era posible evadir la rutina en
su profesión: «Vive en la presencia



de Dios, como seguramente ya haces.
Ayer he visitado a una persona
enferma a quien quiero con todo mi
corazón de padre, y entiendo la gran
labor sacerdotal que vosotros los
médicos hacéis. Pero no te
enorgullezcas de esto, ¡porque todo
el mundo tiene alma sacerdotal!
¡Necesitáis poner en práctica vuestra
alma sacerdotal! Cuando te lavas las
manos, cuando usas tu bata blanca,
cuando te pones los guantes, piensa
en Dios y en su sacerdocio real, al
que San Pedro se refiere. Sólo así
evitarás la rutina en el trabajo. Harás
bien al cuerpo y también al
alma» (23).

El trabajo de los médicos y de las
enfermeras es una realización
ininterrumpida e intangible de lo
que llevó a cabo nuestro Señor
durante su vida en la tierra. Sus
milagros lo demuestran: los ciegos
podían ver; los mudos podían hablar;
los sordos podían oír; los cojos,



caminar. Curó a los epilépticos y a los
leprosos, e incluso resucitó muertos.
Un médico, al leer el Evangelio, no
puede evitar percibir la profunda
compasión de Jesús cuando se
acercaba a los enfermos, tomando Él
la iniciativa para ir a su encuentro y
atendiendo siempre a sus súplicas.
Sin embargo, el Señor sí estableció
una condición: fe, una fe humana y
sobrenatural en Él.

Cuando en el Evangelio aquel padre
pregunta por qué los Apóstoles no
habían podido curar a su hijo, Jesús
responde que a causa de su falta de
fe (24). Actualmente, los médicos
olvidan con frecuencia la necesidad
fundamental de establecer una
relación de verdadera confianza con
sus pacientes. Éstos se ven
estimulados a poner su confianza en
los medicamentos más que en la
persona que se los administra. La
burocratización inapropiada en la
práctica médica puede efectivamente



destruir la relación médico-paciente
y reducirla a un mero intercambio de
información y prescripciones, donde
las estadísticas toman el lugar de la
comunicación interpersonal.

San Josemaría Escrivá recordaba a
los médicos la dimensión única que
posee su relación personal con el
paciente, y les estimulaba a evitar
caer en la rutina en su trabajo. Les
urgía a mantener su corazón a tono
con el corazón de Dios. No se trataba
de sentimentalismo, sino de la fuerte
convicción de que no se puede
ejercer la profesión médica como si
fuese cualquier otra profesión, ni
siquiera movido meramente por el
amor a la ciencia.

En una ocasión, algunas enfermeras
le preguntaron cómo podían mejorar
en su trabajo, y él contestó:
«Necesitamos muchas enfermeras
cristianas. Vuestro trabajo es un
sacerdocio, mucho más que el



trabajo de un médico. He dicho
mucho más porque vosotras tenéis la
delicadeza, la proximidad de estar
siempre cerca al paciente. Creo que
para ser enfermera, se requiere una
verdadera vocación cristiana. Para
perfeccionar esta vocación, se
requiere estar científicamente
preparado y tener una gran
delicadeza» (25).

En otra oportunidad, explicó aún
más el anterior planteamiento: «¡Que
Dios os bendiga! Pensad que estáis
cuidando a la Sagrada Familia de
Nazaret y que la persona enferma es
Jesús [...] O pensad que es su Madre.
Tratadles con amor, con cuidado, con
delicadeza. Aseguraos de que no
necesiten nada, especialmente la
ayuda espiritual [...] Yo rezo por
vosotras porque pienso en el bien o
en el mal que podéis hacer. A una
persona que está espiritualmente
preparada, se le puede hablar de su
estado con franqueza. Pero si éste no



es el caso, debéis aprovechar
cualquier oportunidad para
ayudarles a acudir a la Confesión y a
recibir la Comunión. Y llegará el
momento en que la persona que está
enferma, deseará que se le diga que
se va al Cielo. Yo mismo conozco
algunos ejemplos muy
hermosos» (26).

Más de una vez, san Josemaría
enfatizó la dimensión sacerdotal de
este trabajo: «Me impresiona cuando
me dicen algo que muchos de
vosotros ya conocéis. Los médicos
deben hacer lo que hacen los buenos
confesores, pero en la esfera
material. Los médicos deben no solo
preocuparse del estado físico del
paciente sino también de su
alma» (27).

El prestigio profesional, una
manera de dar gloria a Dios

El fundador del Opus Dei sabía cómo
aplicar la llamada universal a la



santidad a la profesión médica. Para
buscar la santidad en el trabajo,
debemos llevar a cabo la labor con
perfección, con competencia
profesional. «Al que pueda ser sabio
no le perdonamos que no lo
sea» (28). «La santidad está
compuesta de heroísmos. — Por
tanto, en el trabajo se nos pide el
heroísmo de ‘acabar’ bien las tareas
que nos corresponden, día tras día,
aunque se repitan las mismas
ocupaciones. Si no, ¡no queremos ser
santos!» (29).

San Josemaría se refería también con
frecuencia a la necesidad de que el
médico tenga alma sacerdotal.
«Afirmas que vas comprendiendo lo
que quiere decir ‘alma
sacerdotal’ [...] No te enfades si
respondo que los hechos demuestran
que lo entiendes sólo en teoría.—
Cada jornada te pasa lo mismo: al
anochecer, en el examen, todo son
deseos y propósitos; por la mañana y



por la tarde, en el trabajo, todo son
pegas y excusas. —¿Así vives el
‘sacerdocio santo, para ofrecer
víctimas espirituales, agradables a
Dios por Jesucristo’?» (30).

También entendió la conexión entre
la santidad y los intereses del
intelecto humano: «Si has de servir a
Dios con tu inteligencia, para ti
estudiar es una obligación
grave» (31) y «Pon un motivo
sobrenatural a tu ordinaria labor
profesional y habrás santificado el
trabajo» (32). Y de nuevo,
dirigiéndose a los médicos, san
Josemaría decía: «Imitadle; de esta
manera, seréis más refinados, más
cristianos cada día; no sólo más
doctos, incluso más que un experto,
sino más como uno de los discípulos
de Cristo» (33). (...)

San Josemaría invitaba a enfermeras
y médicos a comparar su trabajo con
el de un sacerdote. Hablaba de su



labor asignándole el calificativo de
misión sagrada, por su cercanía con
los que sufren, que son imágenes de
Cristo en la Cruz. Su afecto y
atención nos recuerdan el amor
compasivo de Jesús por los enfermos
durante su vida terrena. Por estas
razones, san Josemaría Escrivá se
refirió con claridad a la necesidad de
vivir la vocación de médico y de
enfermera con una actitud
verdaderamente profesional: con
pericia científica, con el cuidado
amoroso de una madre y con
esperanza humana y sobrenatural.

Resulta difícil entender realmente la
enfermedad si no se ha
experimentado su carga, al menos
una vez en la vida, y si no se han
vivido esos momentos en los que
surge la tentación de caer en la ira o
en el rechazo. San Josemaría Escrivá
está capacitado para hablar tan clara
y caritativamente acerca del
sufrimiento y el dolor porque los



experimentó en su propia vida. Pudo
convivir con el sufrimiento y el dolor
precisamente porque creía en el
amor de Dios. Confiaba en Dios con
la misma confianza que un niño
pequeño tiene con su Padre.
Transmitía claramente esta actitud
en su predicación y sus acciones
hablaban tan elocuentemente como
sus palabras. Cualquiera que acuda a
san Josemaría a confiarle su dolor y
su tristeza aprenderá a confiar su
sufrimiento a Dios.

Actas del Congreso La grandeza de
la vida corriente, Vol. IX La
solidaridad de los hijos de Dios,
EDUSC, 2003.

Notas

1. JUAN PABLO II, Carta Apostolica, 
Salvifici doloris, 4.

2. Ibidem, 9.



3. C.S. LEWIS, Diario di un dolore,
Milano 1990, p. 40.

4. Cfr. Forja, 987.

5. Camino, 439.

6. Ibidem, 208.

7. Ibidem, 209.

8. Camino, 219.

9. Cfr. Salvifici doloris, 18.

10. Forja, 66.

11. Cfr. Forja, 816.

12. Cfr. Salvifici doloris, 13.

13. Camino, 217.

14. Cfr. Salvifici doloris, 14.

15. Cfr. V. FRANKL, Homo Patiens,
Brezzo di Bodero 1979, p. 98.



16. Cfr. A. MACINTYRE, Tras la
virtud, Barcelona 1987, pp. 34-35.

17. Cfr. Salvifici doloris, 25.

18. Mt. XXV, 34-41.

19. Cfr. G. HERRANZ, "Sin miedo a la
vida y sin miedo a la muerte.

Palabras de Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer y Albás a
médicos y enfermos", en AA.VV., En
memoria de Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer, cit., p. 164.

20. Camino, 419.

21. Cfr. P. URBANO, El hombre de
Villa Tevere, Barcelona 1994, p. 235.

22. Via Crucis, III, 4.

23. Cfr. G. HERRANZ, "Sin miedo a la
vida" …, cit., pp. 158-159.

24. Cfr. Mt. XVII, 14-20.



25. Cfr. G. HERRANZ, Sin miedo a la
vida…, cit., p. 159.

26. Cfr. ibidem, p. 161.

27. Cfr. ibidem, p. 159.

28. Camino, 332.

29. Surco, 529.

30. Surco, 499.

31. Camino, 336.

32. Ibidem, 359.

33. Cfr. G. HERRANZ, "Sin miedo a la
vida" …, cit., p. 160.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/experiencia-
del-dolor-sufrimiento-josemaria-

escriva-balaguer/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/experiencia-del-dolor-sufrimiento-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-hn/article/experiencia-del-dolor-sufrimiento-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-hn/article/experiencia-del-dolor-sufrimiento-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-hn/article/experiencia-del-dolor-sufrimiento-josemaria-escriva-balaguer/

	La experiencia del sufrimiento y el dolor

