
opusdei.org

Una gran poeta del
27 al margen de
modas y siempre fiel
a su inspiración
poética

Reproducimos el artículo
“Ernestina de Champourcin, la
poetisa del 27 que encontró a
Dios”, publicado por Magdalena
Aguinaga Alfonso en la revista
Mundo Cristiano (enero de
2023)

29/05/2023



Ya a punto de concluir el año 2022,
no queremos dejar de recordar a una
gran poeta y voz femenina de la
Generación del 27, Ernestina de
Champourcin (1905-1999), de cuyo
regreso del exilio en México se han
cumplido cincuenta años. Una mujer
siempre fiel a sí misma y a sus temas
recurrentes: Dios, el amor y la
poesía. Siempre defendió que la
poesía es una vocación “que se tiene
o no se tiene”. Se atrevió a hablar de
Dios cuando muy pocos lo hacían y,
de hecho, dos años antes de su
regreso del exilio en México, donde
vivió treinta y tres años, publicó en
1970 una antología encargada por la
Biblioteca de Autores Cristianos y
titulada Dios en la poesía actual. En
ella recogía una selección de poemas
de diversos poetas españoles e
hispanoamericanos, desde el mayor
Unamuno (1864) al menor Carlos
Murciano (1931). En todos ellos se
muestra un anhelo de trascendencia,
de búsqueda, de encuentro con Dios,



o a veces incluso de rebeldía, a través
del lenguaje poético.

Ernestina de Champourcin es,
posiblemente, la primera mujer
poeta de “Las Sinsombrero”,
vinculadas a la Generación del 27,
que recibieron este nombre por
quitarse el sombrero como gesto de
rebeldía ante una sociedad que no
reconocía sus méritos.

La poeta nació en Vitoria en 1905
donde su familia veraneaba ese año,
aunque hasta la guerra civil vivió en
Madrid. Gerardo Diego la incluyó,
junto con Josefina de la Torre, en la
segunda edición de Poesía española.
Antología (Contemporáneos)
publicada en 1934. Entre las mujeres
del 27, fue la única que siguió
publicando poemarios desde los 21 a
los 91 años. Tras su matrimonio en
noviembre de 1936 con el también
poeta Juan José Domenchina,
secretario particular del que sería



presidente de la República española,
Manuel Azaña, salen de España en
febrero de 1939, cruzan la frontera
francesa y parten al exilio mexicano
al acabar la guerra, tras sus estancias
en Valencia, Barcelona y Toulouse.
Azaña dimite en febrero de 1939 en
París. Ernestina simpatizaba con la
causa republicana, lo que provocó el
distanciamiento de su familia
monárquica. Tras su crisis espiritual
en la primavera de 1948, volvió a
retomar la escritura poética
abandonada tras dieciséis años desde
1936, año en que publicó Cántico
inútil. En México trabajó como
traductora, como medio de
supervivencia. Tras su conversión,
escribe poemarios de temática
religiosa, ya preanunciada de algún
modo, en su segunda novela María
de Magdala publicada en México en
1943 y de la que nunca habló. Un
cierto misterio envuelve esta novela
sobre dónde y cuándo la escribió.
Retoma la actividad poética.



Entretanto, ha conocido el Opus Dei
en México en torno a 1951 y ha
descubierto su vocación.
Posiblemente la nueva espiritualidad
promovida por su fundador, el
español Josemaría Escrivá, le ayuda a
encontrar a Dios en el trabajo
ordinario, reforzando su deseo de
trascendencia descubierto en su
crisis interior de 1948. Sus poemarios
de esta segunda etapa se orientan
hacia el amor divino. Nos referimos
a Presencia a oscuras, publicado en
Madrid en 1952, pero escrito en
Washington en torno a 1949, tras el
impacto que le produjo la lectura en
inglés del bestseller La montaña de
los siete círculos de Thomas Merton.
A este autor le dedicaría una carta en
su poemario de 1968. Luego seguirán
libros como El nombre que me diste
(1960), Cárcel de los sentidos (1964), 
Cartas cerradas (1968), Hai-kais
espirituales (1968) y Poemas del ser y
el estar (1972). Ernestina ha pasado
en estos años de exilio en México, de



un misticismo sensorial y estético de
su primera etapa previa a la guerra
civil, en que identificaba Dios y
belleza, como se muestra en sus
primeros libros En silencio (1926), La
voz en el viento (1931) y Cántico inútil
(1936), a un misticismo de corte
existencial y religioso en el exilio. En
esta primera etapa de amor humano
y poesía pura se advierte la
influencia de san Juan de la Cruz, de
Juan Ramón Jiménez y Henri
Bremond. El momento de su
conversión lo describe así en sus
apuntes personales del 17 de febrero
de 1977: «Ego vocavi te nomine tuo»,
“a veces se me olvida que me llamó
por mi nombre. Aquel 24 de marzo
de 1947 o tal vez 1948. Si pudiera
recordarlo… pero esas cosas
trascendentales se me olvidan pronto
ahora, ¿por qué?”.

Ella misma dice en carta a Carmen
Conde del 7 de mayo de 1948: “me ha
salido una voz nueva, clásica y



mística que canta a pesar mío y a la
que no puedo resistir”. Es la etapa
del amor divino en su poesía. No
experimenta el exilio de modo
negativo a pesar de las estrecheces,
sino que se siente bien en México. En
una entrevista confiesa a José Hierro:
“Yo soy la única persona, creo, que
habla bien del exilio”. Hay un anhelo
de trascendencia que se refleja en
una poesía más existencial, fruto de
sus vivencias interiores y de sus
análisis psicológicos, ya presentes en
sus dos novelas precedentes La casa
de enfrente (1936) y María de
Magdala (1943). Descubre a Dios que
le busca en su propio ambiente. Si su
pasión perenne había sido desde su
adolescencia la poesía, en su
madurez la ve reforzada por su
vocación al Opus Dei, que no la saca
de su lugar. Piensa que, escribiendo
poesía, puede santificarse y
santificar esa tarea poética.
Josemaría Escrivá le animaba en su
correspondencia a escribir, porque le



decía que su poesía le ayudaba a él y
a sus posibles lectores, a hacer
oración. Ernestina comparte con su
marido, Juan José Domenchina: “la
poesía es un diálogo con Dios”. Y, por
tanto, es, ante todo, oración.

Con su regreso a Madrid se inicia, sin
embargo, un exilio interior. Sufre el
cambio geográfico, la viudedad de
Juan José Domenchina, fallecido en
1959 en México y las consecuencias
de la vejez con el progresivo
deterioro de la vista. De hecho, los
últimos poemarios los dicta.
Entonces rememora, el paraíso
perdido de México donde se sintió
feliz. En Primer exilio (1978) figura su
poema “Saint Nazaire” en el que
recuerda su viaje en el barco francés 
Flandre a Veracruz (México): Un
ligero vaivén/ mece la pasarela/ y
desfilamos mudos/ y lentos hacia
arriba/ hay interrogaciones/en todos
los semblantes/pero algunos sonríen/
como recién nacidos/ Tras un miedo



otro miedo/y también la belleza de
ese mar que muy pronto/ perderá sus
orillas/(…)/ Adiós a lo que fuimos./
Aunque tú me acompañas/ sé que
roza mi hombro/ otro tú diferente.

A su vuelta se siente en un Madrid
muy distinto al que había dejado en
1936, con escasa vida cultural, un
ambiente social que le disgusta,
inseguridad ciudadana y un mayor
aislamiento. Le dice a una amiga
mexicana en una carta de 1986:
“Madrid es una especie de cárcel
donde solo cuentas con la
imaginación para volar”.

Esta etapa, según uno de sus mejores
críticos, José Ángel Ascunce, autor
del libro más completo de la obra
poética de Ernestina hasta 1991,
titulado Poesía en el tiempo, es la de
la poesía de amor, de la evocación y
el deseo. Para Ernestina en toda
poesía está Dios, aunque no se le
nombre porque según ella, la



inspiración poética tiene origen
divino. Sus libros de esta tercera
etapa siguen siendo un diálogo
personal con Dios, aunque no se
traduzcan siempre en temática
religiosa. Es más bien una presencia
implícita, más sugerente que directa,
más inefable que verbalizada. Es un
modo poético de mirar la realidad
desde una perspectiva trascendente.
Es la poesía de una mujer cristiana
del Opus Dei que hace poesía, más
que una poesía religiosa. Poemarios
como La pared transparente (1984), 
Huyeron todas las islas (1988), Los
encuentros frustrados (1991), Del
vacío y sus dones /1993) y Presencia
del pasado (1996) cierran el amplio
arco de una vida dedicada a la
poesía.

Tras su regreso a España recibió
diversos premios como el Euskadi de
poesía en 1989, Mujer progresista en
1992 y fue nominada al premio
Príncipe de Asturias de las Letras.



Anualmente la Diputación de Álava
convoca un concurso de poesía que
lleva su nombre y la Universidad de
Navarra el concurso Ernestina de
Champourcin para promover
estudios sobre la mujer. Diversos
estudios y tesis doctorales sobre su
obra ponen de manifiesto el interés
de esta poeta que pretendió pasar
desdibujada “entre los equívocos
linderos de la vaguedad y la
vagancia”, como escribía en su breve
poética para la antología de Gerardo
Diego.

En México había dejado una gran
impronta cultural junto con la de
otros muchos exiliados españoles
acogidos por “La Casa de España”,
que más tarde se llamaría “El Colegio
de México”. Allí Ernestina participó
en revistas fundadas por exiliados
como Romance, Rueca, Gaceta para
ellas, Las dos Españas, etc. Y sobre
todo está pendiente de estudio su
faceta de traductora, gracias a su



dominio del inglés y del francés
desde pequeña, que le facilitó poder
sobrevivir económicamente en el
exilio junto con su marido. Tradujo
para la editorial de Rafael Jiménez
Siles y luego para el Fondo de Cultura
Económica, fundado por Daniel
Cossío Villegas en torno a cuarenta
libros. Ha sido una de las más
destacadas traductoras españolas del
siglo XX por su carácter trilingüe y
por haber tratado variedad de
materias. También trabajó como
intérprete en congresos, lo que le
permitió viajar a Washington donde
visitó varias veces a sus amigos Juan
Ramón Jiménez y Zenobia Camprubí.

En una entrevista en su casa en
Madrid, le dijo al mexicano Luis
Antonio Sánchez Ibarrola: “Quiero
regresarme a México”.

Concluimos este breve
reconocimiento a una gran mujer del
27 en su 50 aniversario del regreso



del exilio mexicano, con un
fragmento de uno de sus últimos
poemas no incluido en libro:

“¡Qué hermosura de frutos si nadie
los deforma!

Vivamos siempre ebrios de sabor y
perfume,

Sin exigirle a nadie extraños
rendimientos”.

Pensamos que el mejor homenaje
que se le puede brindar a esta gran
poeta, voz femenina e incontestable
de la Generación del 27, con motivo
de su 50 aniversario de su regreso
del exilio, es publicar sus Obras
Completas.

Magdalena Aguinaga Alfonso



Profesora de lengua y literatura y
doctora en literatura española.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/ernestina-
champourcin-generacion-27-dios/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/ernestina-champourcin-generacion-27-dios/
https://opusdei.org/es-hn/article/ernestina-champourcin-generacion-27-dios/
https://opusdei.org/es-hn/article/ernestina-champourcin-generacion-27-dios/

	Una gran poeta del 27 al margen de modas y siempre fiel a su inspiración poética

