
opusdei.org

Encuentro con los
obispos de México

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostólico
a México (12 al 18 de febrero de
2016).

13/02/2016

Queridos hermanos,

Estoy contento de poder encontrarlos
al día siguiente de mi llegada a este
País al cual, siguiendo los pasos de
mis Predecesores, también he venido
a visitar.



No podía dejar de venir ¿Podría el
Sucesor de Pedro, llamado del lejano
sur latinoamericano, privarse de
poder posar la propia mirada sobre
la «Virgen Morenita»?.

Les agradezco que me reciban en
esta Catedral, «casita», «casita»
prolongada pero siempre «sagrada»,
que pidió la Virgen de Guadalupe, y
por las amables palabras de acogida
que me han dirigido.

Porque sé que aquí se halla el
corazón secreto de cada mexicano,
entro con pasos suaves como
corresponde entrar en la casa y en el
alma de este pueblo y estoy
profundamente agradecido por
abrirme la puerta. Sé que mirando
los ojos de la Virgen alcanzo la
mirada de vuestra gente que, en Ella,
ha aprendido a manifestarse. Sé que
ninguna otra voz puede hablar así
tan profundamente del corazón
mexicano como me puede hablar la



Virgen; Ella custodia sus más altos
deseos sus más recónditas
esperanzas; Ella recoge sus alegrías y
sus lágrimas; Ella comprende sus
numerosos idiomas y les responde
con ternura de Madre porque son sus
propios hijos.

Estoy contento de estar con ustedes
aquí, en las cercanías del «Cerro del
Tepeyac», como en los albores de la
evangelización de este Continente y,
por favor, les pido que me
consientan que todo cuanto les diga
pueda hacerlo partiendo desde la
Guadalupana. Cuánto quisiera que
fuese Ella misma quien les lleve,
hasta lo profundo de sus almas de
Pastores y, por medio de ustedes, a
cada una de sus Iglesias particulares
presentes en este vasto México, todo
lo que fluye intensamente del
corazón del Papa.

Como hizo San Juan Diego, y lo
hicieron las sucesivas generaciones



de los hijos de la Guadalupana,
también el Papa cultivaba desde hace
tiempo el deseo de mirarla. Más aún,
quería yo mismo ser alcanzado por
su mirada materna. He reflexionado
mucho sobre el misterio de esta
mirada y les ruego acojan cuanto
brota de mi corazón de Pastor en este
momento.

Una mirada de ternura

Ante todo, la «Virgen Morenita» nos
enseña que la única fuerza capaz de
conquistar el corazón de los hombres
es la ternura de Dios. Aquello que
encanta y atrae, aquello que doblega
y vence, aquello que abre y
desencadena no es la fuerza de los
instrumentos o la dureza de la ley,
sino la debilidad omnipotente del
amor divino, que es la fuerza
irresistible de su dulzura y la
promesa irreversible de su
misericordia.



Un inquieto y notable literato de esta
tierra dijo que en Guadalupe ya no se
pide la abundancia de las cosechas o
la fertilidad de la tierra, sino que se
busca un regazo en el cual los
hombres, siempre huérfanos y
desheredados, están en la búsqueda
de un resguardo, de un hogar.

Transcurridos siglos del evento
fundante de este País y de la
evangelización del Continente,
¿acaso se ha diluido, se ha olvidado,
la necesidad de regazo que anhela el
corazón del pueblo que se les ha
confiado a ustedes?

Conozco la larga y dolorosa historia
que han atravesado, no sin derramar
tanta sangre, no sin impetuosas y
desgarradoras convulsiones, no sin
violencia e incomprensiones. Con
razón mi venerado y santo
Predecesor, que en México estaba
como en su casa, ha querido recordar
que «como ríos a veces ocultos y



siempre caudalosos, tres realidades
que unas veces se encuentran y otras
revelan sus diferencias
complementarias, sin jamás
confundirse del todo: la antigua y
rica sensibilidad de los pueblos
indígenas que amaron Juan de
Zumárraga y Vasco de Quiroga, a
quienes muchos de estos pueblos
siguen llamando padres; el
cristianismo arraigado en el alma de
los mexicanos; y la moderna
racionalidad de corte europeo que
tanto ha querido enaltecer la
independencia y la libertad» (Juan
Pablo II, Discurso en la ceremonia de
bienvenida en México, 22 enero 1999).

Y en esta historia, el regazo materno
que continuamente ha generado a
México, aunque a veces pareciera
una «red que recogía ciento
cincuenta y tres peces» (Jn 21,11), no
se demostró jamás infecundo, y las
amenazantes fracturas se
recompusieron siempre.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1999/january/documents/hf_jp-ii_spe_22011999_mexico-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1999/january/documents/hf_jp-ii_spe_22011999_mexico-arrival.html


Por eso, les invito a partir
nuevamente de esta necesidad de
regazo que promana del alma de
vuestro pueblo. El regazo de la fe
cristiana es capaz de reconciliar el
pasado, frecuentemente marcado por
la soledad, el aislamiento y la
marginación, con el futuro
continuamente relegado a un
mañana que se escabulle. Sólo en
aquel regazo se puede, sin renunciar
a la propia identidad, «descubrir la
profunda verdad de la nueva
humanidad, en la cual todos están
llamados a ser hijos de Dios» (Id., 
Homilía en la Canonización de san
Juan Diego).

Reclínense pues, hermanos, con
delicadeza y respeto, sobre el alma
profunda de su gente, desciendan
con atención y descifren su
misterioso rostro. El presente,
frecuentemente disuelto en
dispersión y fiesta, ¿acaso no es
también propedéutico a Dios que es

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020731_canonization-mexico.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020731_canonization-mexico.html


sólo y pleno presente? ¿La
familiaridad con el dolor y la muerte
no son formas de coraje y caminos
hacia la esperanza? La percepción de
que el mundo sea siempre y
solamente para redimir, ¿no es
antídoto a la autosuficiencia
prepotente de cuantos creen poder
prescindir de Dios?

Naturalmente, por todo esto se
necesita una mirada capaz de
reflejar la ternura de Dios. Sean por
lo tanto Obispos de mirada limpia, de
alma trasparente, de rostro
luminoso. No le tengan miedo a la
transparencia. La Iglesia no necesita
de la oscuridad para trabajar. Vigilen
para que sus miradas no se cubran
de las penumbras de la niebla de la
mundanidad; no se dejen corromper
por el materialismo trivial ni por las
ilusiones seductoras de los acuerdos
debajo de la mesa; no pongan su
confianza en los «carros y caballos»
de los faraones actuales, porque



nuestra fuerza es la «columna de
fuego» que rompe dividiendo en dos
las marejadas del mar, sin hacer
grande rumor (cf. Ex 14,24-25).

El mundo en el cual el Señor nos
llama a desarrollar nuestra misión se
ha vuelto muy complejo. Y aunque la
prepotente idea del «cogito», que no
negaba que hubiese al menos una
roca sobre la arena del ser, hoy está
dominada por una concepción de la
vida, considerada por muchos, más
que nunca, vacilante, errabunda y
anómica, porque carece de sustrato
sólido. Las fronteras, tan
intensamente invocadas y sostenidas,
se han vuelto permeables a la
novedad de un mundo en el cual la
fuerza de algunos ya no puede
sobrevivir sin la vulnerabilidad de
otros. La irreversible hibridación de
la tecnología hace cercano lo que
está lejano pero, lamentablemente,
hace distante lo que debería estar
cerca.



Y, precisamente en este mundo así,
Dios les pide tener una mirada capaz
de interceptar la pregunta que grita
en el corazón de vuestra gente, la
única que posee en el propio
calendario una «fiesta del grito». A
ese grito es necesario responder que
Dios existe y está cerca a través de
Jesús. Que sólo Dios es la realidad
sobre la cual se puede construir,
porque «Dios es la realidad fundante,
no un Dios sólo pensado o hipotético,
sino el Dios de rostro
humano» (Benedicto XVI, Discurso
inaugural de la V Conferencia General
del CELAM, 13 mayo 2007).

En las miradas de ustedes, el Pueblo
mexicano tiene el derecho de
encontrar las huellas de quienes
«han visto al Señor» (cf. Jn20,25), de
quienes han estado con Dios. Esto es
lo esencial. No pierdan, entonces,
tiempo y energías en las cosas
secundarias, en las habladurías e
intrigas, en los vanos proyectos de

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html


carrera, en los vacíos planes de
hegemonía, en los infecundos clubs
de intereses o de consorterías. No se
dejen arrastrar por las
murmuraciones y las maledicencias.
Introduzcan a sus sacerdotes enesta
esa comprensión del sagrado
ministerio. A nosotros, ministros de
Dios, basta la gracia de «beber el
cáliz del Señor», el don de custodiar
la parte de su heredad que se nos ha
confiado, aunque seamos inexpertos
administradores. Dejemos al Padre
asignarnos el puesto que nos tiene
preparado (cf. Mt 20,20-28). ¿Acaso
podemos estar de verdad ocupados
en otras cosas si no en las del Padre?
Fuera de las «cosas del Padre» (Lc
2,48-49) perdemos nuestra identidad
y, culpablemente, hacemos vana su
gracia.

Si nuestra mirada no testimonia
haber visto a Jesús, entonces las
palabras que recordamos de Él
resultan solamente figuras retóricas



vacías. Quizás expresen la nostalgia
de aquellos que no pueden olvidar al
Señor, pero de todos modos son sólo
el balbucear de huérfanos junto al
sepulcro. Palabras finalmente
incapaces de impedir que el mundo
quede abandonado y reducido a la
propia potencia desesperada.

Pienso en la necesidad de ofrecer un
regazo materno a los jóvenes. Que
vuestras miradas sean capaces de
cruzarse con las miradas de ellos, de
amarlos y de captar lo que ellos
buscan, con aquella fuerza con la
que muchos como ellos han dejado
barcas y redes sobre la otra orilla del
mar (cf. Mc 1,17-18), han
abandonado bancos de extorsiones
con tal de seguir al Señor de la
verdadera riqueza (cf. Mt 9,9).

Me preocupan tantos que, seducidos
por la potencia vacía del mundo,
exaltan las quimeras y se revisten de
sus macabros símbolos para



comercializar la muerte en cambio
de monedas que, al final, «la polilla y
el óxido echan a perder, y por lo que
los ladrones perforan muros y
roban» (Mt 6,20). Les ruego no
minusvalorar el desafío ético y
anticívico que el narcotráfico
representa para la juventud y para la
entera sociedad mexicana,
comprendida la Iglesia.

La proporción del fenómeno, la
complejidad de sus causas, la
inmensidad de su extensión, como
metástasis que devora, la gravedad
de la violencia que disgrega y sus
trastornadas conexiones, no nos
consienten a nosotros, Pastores de la
Iglesia, refugiarnos en condenas
genéricas -formas de nominalismo-
sino que exigen un coraje profético y
un serio y cualificado proyecto
pastoral para contribuir,
gradualmente, a entretejer aquella
delicada red humana, sin la cual
todos seríamos desde el inicio



derrotados por tal insidiosa
amenaza. Sólo comenzando por las
familias; acercándonos y abrazando
a la periferia humana y existencial
de los territorios desolados de
nuestras ciudades; involucrando las
comunidades parroquiales, las
escuelas, las instituciones
comunitarias, la comunidades
políticas, las estructuras de
seguridad; sólo así se podrá liberar
totalmente de las aguas en las cuales
lamentablemente se ahogan tantas
vidas, sea la vida de quien muere
como víctima, sea la de quien delante
de Dios tendrá siempre las manos
manchadas de sangre, aunque tenga
los bolsillos llenos de dinero sórdido
y la conciencia anestesiada.

Volviendo la mirada a María de
Guadalupe diré una segunda cosa:

Una mirada capaz de tejer

En el manto del alma mexicana Dios
ha tejido, con el hilo de las huellas



mestizas de su gente, el rostro de su
manifestación en la «Morenita». Dios
no necesita de colores apagados para
diseñar su rostro. Los diseños de
Dios no están condicionados por los
colores y por los hilos, sino que están
determinados por la irreversibilidad
de su amor que quiere
persistentemente imprimirse en
nosotros.

Sean, por tanto, Obispos capaces de
imitar esta libertad de Dios eligiendo
cuanto es humilde para hacer visible
la majestad de su rostro y de copiar
esta paciencia divina en tejer, con el
hilo fino de la humanidad que
encuentren, aquel hombre nuevo
que su país espera. No se dejen llevar
por la vana búsqueda de cambiar de
pueblo, como si el amor de Dios no
tuviese bastante fuerza para
cambiarlo.

Redescubran pues la sabia y humilde
constancia con que los Padres de la



fe de esta Patria han sabido
introducir a las generaciones
sucesivas en la semántica del
misterio divino. Primero
aprendiendo y, luego, enseñando la
gramática necesaria para dialogar
con aquel Dios, escondido en los
siglos de su búsqueda y hecho
cercano en la persona de su Hijo
Jesús, que hoy tantos reconocen en la
imagen ensangrentada y humillada,
como figura del propio destino.
Imiten su condescendencia y su
capacidad de reclinarse. No
comprenderemos jamás bastante el
hecho de que con los hilos mestizos
de nuestra gente Dios entretejió el
rostro con el cual se da a conocer.
Nunca seremos suficientemente
agradecidos a este inclinarse, a esta
“sincatábasis”.

Una mirada de singular delicadeza
les pido para los pueblos indígenas,
para ellos y sus fascinantes, y no
pocas veces, masacradas culturas.



México tiene necesidad de sus raíces
amerindias para no quedarse en un
enigma irresuelto. Los indígenas de
México aún esperan que se les
reconozca efectivamente la riqueza
de su contribución y la fecundidad
de su presencia, para heredar
aquella identidad que les convierte
en una Nación única y no solamente
una entre otras.

Se ha hablado muchas veces del
presunto destino incumplido de esta
Nación, del «laberinto de la soledad»
en el cual estaría aprisionada, de la
geografía como destino que la
entrampa. Para algunos, todo esto
sería obstáculo para el diseño de un
rostro unitario, de una identidad
adulta, de una posición singular en el
concierto de las naciones y de una
misión compartida.

Para otros, también la Iglesia en
México estaría condenada a escoger
entre sufrir la inferioridad en la cual



fue relegada en algunos períodos de
su historia, como cuando su voz fue
silenciada y se buscó amputar su
presencia, o aventurarse en los
fundamentalismos para volver a
tener certezas provisorias - como
aquel «cogito» famoso - olvidándose
de tener anidada en su corazón la
sed de Absoluto y ser llamada en
Cristo a reunir a todos y no sólo una
parte (cf. Lumen gentium, 1, 1).

No se cansen en cambio de
recordarle a su Pueblo cuánto son
potentes las raíces antiguas, que han
permitido la viva síntesis cristiana de
comunión humana, cultural y
espiritual que se forjó aquí.
Recuerden que las alas de su Pueblo
ya se han desplegado varias veces
por encima de no pocas vicisitudes.
Custodien la memoria del largo
camino hasta ahora recorrido -
seandeuteronómicos - y sepan
suscitar la esperanza de nuevas
metas, porque el mañana será una

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


tierra «rica de frutos» aunque nos
plantee desafíos no indiferentes (cf. 
Nm 13,27-28).

Que las miradas de ustedes,
reposadas siempre y solamente en
Cristo, sean capaces de contribuir a
la unidad de su Pueblo; de favorecer
la reconciliación de sus diferencias y
la integración de sus diversidades; de
promover la solución de sus
problemas endógenos; de recordar la
medida alta, que México puede
alcanzar si aprende a pertenecerse a
sí mismo antes que a otros; de
ayudar a encontrar soluciones
compartidas y sostenibles para sus
miserias; de motivar a la entera
Nación a no contentarse con menos
de cuanto se espera del modo
mexicano de habitar el mundo.

Una tercera reflexión:

Una mirada atenta y cercana, no
adormecida



Les ruego no caer en la paralización
de dar viejas respuestas a las nuevas
demandas. Vuestro pasado es un
pozo de riquezas donde excavar, que
puede inspirar el presente e iluminar
el futuro. ¡Ay de ustedes si se
duermen en sus laureles! Es
necesario no desperdiciar la
herencia recibida, custodiándola con
un trabajo constante. Están
asentados sobre espaldas de
gigantes: obispos, sacerdotes,
religiosos, religiosas y laicos, fieles
«hasta el final», que han ofrecido la
vida para que la Iglesia pudiese
cumplir la propia misión. Desde lo
alto de ese podio están llamados a
lanzar una mirada amplia sobre el
campo del Señor para planificar la
siembra y esperar la cosecha.

Los invito a cansarse, a cansarse sin
miedo en la tarea de evangelizar y de
profundizar la fe mediante una
catequesis mistagógica que sepa
atesorar la religiosidad popular de su



gente. Nuestro tiempo requiere
atención pastoral a las personas y a
los grupos, que esperan poder salir al
encuentro del Cristo vivo. Solamente
una valerosa conversión pastoral -y
subrayo conversión pastoral- de
nuestras comunidades puede buscar,
generar y nutrir a los actuales
discípulos de Jesús (cf. Documento de
Aparecida, 226, 368, 370).

Por tanto, es necesario para nosotros,
pastores, superar la tentación de la
distancia -y dejo a cada uno de
ustedes que haga el catálogo de las
distancias que pueden existir en esta
Conferencia Episcopal; no las
conozco, pero superar la tentación de
la distancia- y del clericalismo, de la
frialdad y de la indiferencia, del
comportamiento triunfal y de la
autoreferencialidad. Guadalupe nos
enseña que Dios es familiar, cercano,
en su rostro, que la proximidad y la
condescendencia, ese agacharse y



acercarse, pueden más que la fuerza,
que cualquier tipo de fuerza.

Como enseña la bella tradición
guadalupana, la «Morenita» custodia
las miradas de aquellos que la
contemplan, refleja el rostro de
aquellos que la encuentran. Es
necesario aprender que hay algo de
irrepetible en cada uno de aquellos
que nos miran en la búsqueda de
Dios. Toca a nosotros no volvernos
impermeables a tales miradas.
Custodiar en nosotros a cada uno de
ellos, conservarlos en el corazón,
resguardarlos.

Sólo una Iglesia que sepa resguardar
el rostro de los hombres que van a
tocar a su puerta es capaz de
hablarles de Dios. Si no desciframos
sus sufrimientos, si no nos damos
cuenta de sus necesidades, nada
podremos ofrecerles. La riqueza que
tenemos fluye solamente cuando
encontramos la poquedad de



aquellos que mendigan y,
precisamente, este encuentro se
realiza en nuestro corazón de
Pastores.

Y el primer rostro que les suplico
custodien en su corazón es el de sus
sacerdotes. No los dejen expuestos a
la soledad y al abandono, presa de la
mundanidad que devora el corazón.
Estén atentos y aprendan a leer sus
miradas para alegrarse con ellos
cuando sientan el gozo de contar
cuanto «han hecho y enseñado» (Mc
6,30), y también para no echarse
atrás cuando se sienten un poco
rebajados y no puedan hacer otra
cosa que llorar porque «han negado
al Señor» (cf. Lc 22,61-62), y también,
por qué no, para sostener, en
comunión con Cristo, cuando alguno,
ya abatido, saldrá con Judas «en la
noche» (Jn 13,30). En estas
situaciones, que nunca falte la
paternidad de ustedes, Obispos, para
con sus sacerdotes. Animen la



comunión entre ellos; hagan
perfeccionar sus dones; intégrenlos
en las grandes causas, porque el
corazón del apóstol no fue hecho
para cosas pequeñas.

La necesidad de familiaridad habita
en el corazón de Dios. Nuestra
Señora de Guadalupe pide, pues,
únicamente una «casita sagrada».
Nuestros pueblos latinoamericanos
entienden bien el lenguaje
diminutivo –una casita sagrada- y de
muy buen grado lo usan. Quizá
tienen necesidad del diminutivo
porque de otra forma se sentirían
perdidos. Se adaptaron a sentirse
disminuidos y se acostumbraron a
vivir en la modestia.

La Iglesia, cuando se congrega en
una majestuosa Catedral, no podrá
hacer menos que comprenderse
como una «casita» en la cual sus hijos
pueden sentirse a su propio gusto.
Delante de Dios sólo se permanece si



se es pequeño, si se es huérfano, si se
es mendicante. El protagonista de la
historia de salvación es el mendigo.

«Casita» familiar y al mismo tiempo
«sagrada», porque la proximidad se
llena de la grandeza omnipotente.
Somos guardianes de este misterio.
Tal vez hemos perdido este sentido
de la humilde medida divina, y nos
cansamos de ofrecer a los nuestros la
«casita» en la cual se sienten íntimos
con Dios. Puede darse también que,
habiendo descuidado un poco el
sentido de su grandeza, se haya
perdido parte del temor reverente
hacia un tal amor. Donde Dios
habita, el hombre no puede acceder
sin ser admitido y entra solamente
«quitándose las sandalias» (cf. Ex 3,
5) para confesar la propia
insuficiencia.

Y este habernos olvidado de este
«quitarse las sandalias» para entrar,
¿no está posiblemente en la raíz de la



pérdida del sentido de la sacralidad
de la vida humana, de la persona, de
los valores esenciales, de la sabiduría
acumulada a lo largo de los siglos, del
respeto a la naturaleza? Sin rescatar,
en la conciencia de los hombres y de
la sociedad, estas raíces profundas,
incluso al trabajo generoso en favor
de los legítimos derechos humanos le
faltará la savia vital que puede
provenir sólo de un manantial que la
humanidad no podrá darse jamás a
sí misma.

Y, siempre mirando a la Madre, para
terminar:

Una mirada de conjunto y de
unidad

Sólo mirando a la «Morenita»,
México se comprende por completo.
Por tanto, les invito a comprender
que la misión que la Iglesia hoy les
confía, y siempre les confió, requiere
esta mirada que abarque la totalidad.



Y esto no puede realizarse
aisladamente, sino sólo en comunión.

La Guadalupana está ceñida de una
cintura que anuncia su fecundidad.
Es la Virgen que lleva ya en el vientre
el Hijo esperado por los hombres. Es
la Madre que ya gesta la humanidad
del nuevo mundo naciente. Es la
Esposa que prefigura la maternidad
fecunda de la Iglesia de Cristo.
Ustedes tienen la misión de ceñir
toda la Nación mexicana con la
fecundidad de Dios. Ningún pedazo
de esta cinta puede ser despreciado.

El episcopado mexicano ha cumplido
notables pasos en estos años
conciliares; ha aumentado sus
miembros; se ha promovido una
permanente formación, continua y
cualificada; el ambiente fraterno no
faltó; el espíritu de colegialidad ha
crecido; las intervenciones pastorales
han influido sobre sus Iglesias y
sobre la conciencia nacional; los



trabajos pastorales compartidos han
sido fructuosos en los campos
esenciales de la misión eclesial como
la familia, las vocaciones y la
presencia social.

Mientras nos alegramos por el
camino de estos años, les pido que no
se dejen desanimar por las
dificultades y de no ahorrar todo
esfuerzo posible por promover, entre
ustedes y en sus diócesis, el celo
misionero, sobre todo hacia las
partes más necesitadas del único
cuerpo de la Iglesia mexicana.
Redescubrir que la Iglesia es misión
es fundamental para su futuro,
porque sólo el «entusiasmo, el
estupor convencido» de los
evangelizadores tiene la fuerza de
arrastre. Les ruego especialmente
cuidar la formación y la preparación
de los laicos, superando toda forma
de clericalismo e involucrándolos
activamente en la misión de la
Iglesia, sobre todo en el hacer



presente, con el testimonio de la
propia vida, el evangelio de Cristo en
el mundo.

A este Pueblo mexicano, le ayudará
mucho un testimonio unificador de
la síntesis cristiana y una visión
compartida de la identidad y del
destino de su gente. En este sentido,
sería muy importante que la
Pontificia Universidad de México esté
cada vez más en el corazón de los
esfuerzos eclesiales para asegurar
aquella mirada de universalidad sin
la cual la razón, resignada a módulos
parciales, renuncia a su más alta
aspiración de búsqueda de la verdad.

La misión es vasta y llevarla adelante
requiere múltiples caminos. Y, con
más viva insistencia, los exhorto a
conservar la comunión y la unidad
entre ustedes. Esto es esencial,
hermanos. Esto no está en el texto
pero me sale ahora. Si tienen que
pelearse, peléense; si tienen que



decirse cosas, se las digan; pero como
hombres, en la cara, y como hombres
de Dios que después van a rezar
juntos, a discernir juntos. Y si se
pasaron de la raya, a pedirse perdón,
pero mantengan la unidad del
cuerpo episcopal. Comunión y
unidad entre ustedes. La comunión
es la forma vital de la Iglesia y la
unidad de sus Pastores da prueba de
su veracidad. México, y su vasta y
multiforme Iglesia, tienen necesidad
de Obispos servidores y custodios de
la unidad edificada sobre la Palabra
del Señor, alimentada con su Cuerpo
y guiada por su Espíritu, que es el
aliento vital de la Iglesia.

No se necesitan «príncipes», sino una
comunidad de testigos del Señor.
Cristo es la única luz; es el manantial
de agua viva; de su respiro sale el
Espíritu, que despliega las velas de la
barca eclesial. En Cristo glorificado,
que la gente de este pueblo ama
honrar como Rey, enciendan juntos



la luz, cólmense de su presencia que
no se extingue; respiren a pleno
pulmón el aire bueno de su Espíritu.
Toca a ustedes sembrar a Cristo
sobre el territorio, tener encendida
su luz humilde que clarifica sin
ofuscar, asegurar que en sus aguas se
colme la sed de su gente; extender las
velas para que sea el soplo del
Espíritu quien las despliegue y no
encalle la barca de la Iglesia en
México.

Recuerden que la Esposa, la Esposa
de cada uno de ustedes, la Madre
Iglesia, sabe bien que el Pastor
amado (cf. Ct 1,7) será encontrado
sólo donde los pastos son herbosos y
los riachuelos cristalinos. La Esposa
desconfía de los compañeros del
Esposo que, alguna vez por desidia o
incapacidad, conducen la grey por
lugares áridos y llenos de peñascos.
¡Ay de nosotros pastores,
compañeros del Supremo Pastor, si
dejamos vagar a su Esposa porque en



la tienda que nos hicimos el Esposo
no se encuentra!

Permítanme una última palabra para
expresar el aprecio del Papa por todo
cuanto están haciendo para afrontar
el desafío de nuestra época
representada en las migraciones. Son
millones los hijos de la Iglesia que
hoy viven en la diáspora o en
tránsito, peregrinando hacia el norte
en búsqueda de nuevas
oportunidades. Muchos de ellos
dejan atrás las propias raíces para
aventurarse, aun en la
clandestinidad que implica todo tipo
de riesgos, en búsqueda de la «luz
verde» que juzgan como su
esperanza. Tantas familias se
dividen; y no siempre la integración
en la presunta «tierra prometida» es
tan fácil como se piensa.

Hermanos, que sus corazones sean
capaces de seguirlos y alcanzarlos
más allá de las fronteras. Refuercen



la comunión con sus hermanos del
episcopado estadounidense, para que
la presencia materna de la Iglesia
mantenga viva las raíces de su fe, de
la fe de ese pueblo, las razones de sus
esperanzas y la fuerza de su caridad.
Que no les suceda a ellos que, 
colgando sus cítaras, seenmudezcan
sus alegrías, olvidándose de
Jerusalén y convirtiéndose en
«exilados de sí mismos» (Sal 136).
Testimonien juntos que la Iglesia es
custodia de una visión unitaria del
hombre y no puede compartir que
sea reducido a un mero «recurso»
humano.

No será vana la premura de sus
diócesis en el echar el poco bálsamo
que tienen en los pies heridos de
quien atraviesa sus territorios y de
gastar por ellos el dinero duramente
colectado; el Samaritano divino, al
final, enriquecerá a quien no pasó
indiferente ante Él cuando estaba



caído sobre el camino (cf. Lc
10,25-37).

Queridos hermanos, el Papa está
seguro de que México y su Iglesia
llegarán a tiempo a la cita consigo
mismos, con la historia, con Dios. Tal
vez alguna piedra en el camino
retrasa la marcha, y la fatiga del
trayecto exigirá alguna parada, pero
no será jamás bastante para hacer
perder la meta. Porque, ¿puede
llegar tarde quien tiene una Madre
que lo espera? ¿Quien
continuamente puede sentir resonar
en el propio corazón «no estoy aquí,
Yo, que soy tu Madre»? Gracias.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana/Rome
Reports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/encuentro-
con-los-obispos-de-mexico/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/encuentro-con-los-obispos-de-mexico/
https://opusdei.org/es-hn/article/encuentro-con-los-obispos-de-mexico/
https://opusdei.org/es-hn/article/encuentro-con-los-obispos-de-mexico/

	Encuentro con los obispos de México

