
opusdei.org

En la fiesta del
Corpus Christi:
homilía de san
Josemaría

“Para mí el Sagrario ha sido
siempre Betania, el lugar
tranquilo y apacible donde está
Cristo”, dice san Josemaría en
esta homilía sobre la devoción
al Santísimo Sacramento, que
pronunció el 28 de mayo de
1964, fiesta del Corpus Christi.

19/06/2025



Hoy, fiesta del Corpus Christi,
meditamos juntos la profundidad del
amor del Señor, que le ha llevado a
quedarse oculto bajo las especies
sacramentales, y parece como si
oyésemos físicamente aquellas
enseñanzas suyas a la
muchedumbre: salió un sembrador a
sembrar y, al esparcir los granos,
algunos cayeron cerca del camino, y
vinieron las aves del cielo y se los
comieron; otros cayeron en
pedregales, donde había poca tierra, y
luego brotaron, por estar muy en la
superficie, mas nacido el sol se
quemaron y se secaron, porque no
tenían raíces; otros cayeron entre
espinas, las cuales crecieron y los
sofocaron; otros granos cayeron en
buena tierra, y dieron fruto, algunos el
ciento por uno, otros el sesenta, otros
el treinta.

La escena es actual. El sembrador
divino arroja también ahora su
semilla. La obra de la salvación sigue



cumpliéndose, y el Señor quiere
servirse de nosotros: desea que los
cristianos abramos a su amor todos
los senderos de la tierra; nos invita a
que propaguemos el divino mensaje,
con la doctrina y con el ejemplo,
hasta los últimos rincones del
mundo. Nos pide que, siendo
ciudadanos de la sociedad eclesial y
de la civil, al desempeñar con
fidelidad nuestros deberes, cada uno
sea otro Cristo, santificando el
trabajo profesional y las obligaciones
del propio estado.

Si miramos a nuestro alrededor, a
este mundo que amamos porque es
hechura divina, advertiremos que se
verifica la parábola: la palabra de
Jesucristo es fecunda, suscita en
muchas almas afanes de entrega y de
fidelidad. La vida y el
comportamiento de los que sirven a
Dios han cambiado la historia, e
incluso muchos de los que no
conocen al Señor se mueven —sin



saberlo quizá— por ideales nacidos
del cristianismo.

Vemos también que parte de la
simiente cae en tierra estéril, o entre
espinas y abrojos: que hay corazones
que se cierran a la luz de la fe. Los
ideales de paz, de reconciliación, de
fraternidad, son aceptados y
proclamados, pero —no pocas veces
— son desmentidos con los hechos.
Algunos hombres se empeñan
inútilmente en aherrojar la voz de
Dios, impidiendo su difusión con la
fuerza bruta o con un arma menos
ruidosa, pero quizá más cruel,
porque insensibiliza al espíritu: la
indiferencia.

El Pan de vida eterna

Me gustaría que, al considerar todo
eso, tomáramos conciencia de
nuestra misión de cristianos,
volviéramos los ojos hacia la Sagrada
Eucaristía, hacia Jesús que, presente



entre nosotros, nos ha constituido
como miembros suyos: vos estis
corpus Christi et membra de membro,
vosotros sois el cuerpo de Cristo y
miembros unidos a otros miembros.
Nuestro Dios ha decidido
permanecer en el Sagrario para
alimentarnos, para fortalecernos,
para divinizarnos, para dar eficacia a
nuestra tarea y a nuestro esfuerzo.
Jesús es simultáneamente el
sembrador, la semilla y el fruto de la
siembra: el Pan de vida eterna.

Este milagro, continuamente
renovado, de la Sagrada Eucaristía,
tiene todas las características de la
manera de actuar de Jesús. Perfecto
Dios y perfecto hombre, Señor de
cielos y tierra, se nos ofrece como
sustento, del modo más natural y
ordinario. Así espera nuestro amor,
desde hace casi dos mil años. Es
mucho tiempo y no es mucho tiempo:
porque, cuando hay amor, los días
vuelan.



Viene a mi memoria una
encantadora poesía gallega, una de
esas Cantigas de Alfonso X el Sabio.
La leyenda de un monje que, en su
simplicidad, suplicó a Santa María
poder contemplar el cielo, aunque
fuera por un instante. La Virgen
acogió su deseo, y el buen monje fue
trasladado al paraíso. Cuando
regresó, no reconocía a ninguno de
los moradores del monasterio: su
oración, que a él le había parecido
brevísima, había durado tres siglos.
Tres siglos no son nada, para un
corazón amante. Así me explico yo
esos dos mil años de espera del Señor
en la Eucaristía. Es la espera de Dios,
que ama a los hombres, que nos
busca, que nos quiere tal como
somos —limitados, egoístas,
inconstantes—, pero con la
capacidad de descubrir su infinito
cariño y de entregarnos a Él
enteramente.



Por amor y para enseñarnos a amar,
vino Jesús a la tierra y se quedó entre
nosotros en la Eucaristía. Como
hubiese amado a los suyos que vivían
en el mundo, los amó hasta el fin; con
esas palabras comienza San Juan la
narración de lo que sucedió aquella
víspera de la Pascua, en la que Jesús
—nos lo refiere San Pablo— tomó el
pan, y dando gracias, lo partió y dijo:
tomad y comed; esto es mi cuerpo, que
por vosotros será entregado; haced
esto en memoria mía. Y de la misma
manera el cáliz, después de haber
cenado, diciendo: este cáliz es el nuevo
testamento de mi sangre; haced esto
cuantas veces lo bebiereis, en
memoria mía.

Una vida nueva

Es el momento sencillo y solemne de
la institución del Nuevo Testamento.
Jesús deroga la antigua economía de
la Ley y nos revela que Él mismo será



el contenido de nuestra oración y de
nuestra vida.

Ved el gozo que inunda la liturgia de
hoy: sea la alabanza plena, sonora,
alegre. Es el júbilo cristiano, que
canta la llegada de otro tiempo: ha
terminado la antigua Pascua, se inicia
la nueva. Lo viejo es sustituido por lo
nuevo, la verdad hace que la sombra
desaparezca, la noche es eliminada
por la luz.

Milagro de amor. Este es
verdaderamente el pan de los hijos:
Jesús, el Primogénito del Eterno
Padre, se nos ofrece como alimento.
Y el mismo Jesucristo, que aquí nos
robustece, nos espera en el cielo
como comensales, coherederos y
socios, porque quienes se nutren de
Cristo morirán con la muerte terrena
y temporal, pero vivirán eternamente,
porque Cristo es la vida imperecedera.

La felicidad eterna, para el cristiano
que se conforta con el definitivo



maná de la Eucaristía, comienza ya
ahora. Lo viejo ha pasado: dejemos
aparte todo lo caduco; sea todo
nuevo para nosotros: los corazones,
las palabras y las obras.

Esta es la Buena Nueva. Es novedad,
noticia, porque nos habla de una
profundidad de Amor, que antes no
sospechábamos. Es buena, porque
nada mejor que unirnos
íntimamente a Dios, Bien de todos los
bienes. Esta es la Buena Nueva,
porque, de alguna manera y de un
modo indescriptible, nos anticipa la
eternidad.

Tratar a Jesús en la Palabra y
en el Pan

Jesús se esconde en el Santísimo
Sacramento del altar, para que nos
atrevamos a tratarle, para ser el
sustento nuestro, con el fin de que
nos hagamos una sola cosa con Él. Al
decir sin mí no podéis nada, no



condenó al cristiano a la ineficacia,
ni le obligó a una búsqueda ardua y
difícil de su Persona. Se ha quedado
entre nosotros con una
disponibilidad total.

Cuando nos reunimos ante el altar
mientras se celebra el Santo
Sacrificio de la Misa, cuando
contemplamos la Sagrada Hostia
expuesta en la custodia o la
adoramos escondida en el Sagrario,
debemos reavivar nuestra fe, pensar
en esa existencia nueva, que viene a
nosotros, y conmovernos ante el
cariño y la ternura de Dios.

Perseveraban todos en la doctrina de
los Apóstoles, en la comunicación de
la fracción del pan, y en las oraciones.
Así nos describen las Escrituras la
conducta de los primeros cristianos:
congregados por la fe de los
Apóstoles en perfecta unidad, al
participar de la Eucaristía, unánimes
en la oración. Fe, Pan, Palabra.



Jesús, en la Eucaristía, es prenda
segura de su presencia en nuestras
almas; de su poder, que sostiene el
mundo; de sus promesas de
salvación, que ayudarán a que la
familia humana, cuando llegue el fin
de los tiempos, habite
perpetuamente en la casa del Cielo,
en torno a Dios Padre, Dios Hijo y
Dios Espíritu Santo: Trinidad
Beatísima, Dios Único. Es toda
nuestra fe la que se pone en acto
cuando creemos en Jesús, en su
presencia real bajo los accidentes del
pan y del vino.

No comprendo cómo se puede vivir
cristianamente sin sentir la
necesidad de una amistad constante
con Jesús en la Palabra y en el Pan,
en la oración y en la Eucaristía. Y
entiendo muy bien que, a lo largo de
los siglos, las sucesivas generaciones
de fieles hayan ido concretando esa
piedad eucarística. Unas veces, con
prácticas multitudinarias,



profesando públicamente su fe;
otras, con gestos silenciosos y
callados, en la sacra paz del templo o
en la intimidad del corazón.

Ante todo, hemos de amar la Santa
Misa que debe ser el centro de
nuestro día. Si vivimos bien la Misa,
¿cómo no continuar luego el resto de
la jornada con el pensamiento en el
Señor, con la comezón de no
apartarnos de su presencia, para
trabajar como Él trabajaba y amar
como Él amaba? Aprendemos
entonces a agradecer al Señor esa
otra delicadeza suya: que no haya
querido limitar su presencia al
momento del Sacrificio del Altar,
sino que haya decidido permanecer
en la Hostia Santa que se reserva en
el Tabernáculo, en el Sagrario.

Os diré que para mí el Sagrario ha
sido siempre Betania, el lugar
tranquilo y apacible donde está
Cristo, donde podemos contarle



nuestras preocupaciones, nuestros
sufrimientos, nuestras ilusiones y
nuestras alegrías, con la misma
sencillez y naturalidad con que le
hablaban aquellos amigos suyos,
Marta, María y Lázaro. Por eso, al
recorrer las calles de alguna ciudad o
de algún pueblo, me da alegría
descubrir, aunque sea de lejos, la
silueta de una iglesia; es un nuevo
Sagrario, una ocasión más de dejar
que el alma se escape para estar con
el deseo junto al Señor
Sacramentado.

Fecundidad de la Eucaristía

Cuando el Señor en la Ultima Cena
instituyó la Sagrada Eucaristía, era
de noche, lo que —comenta San Juan
Crisóstomo— manifestaba que los
tiempos habían sido cumplidos. Se
hacía noche en el mundo, porque los
viejos ritos, los antiguos signos de la
misericordia infinita de Dios con la
humanidad iban a realizarse



plenamente, abriendo el camino a un
verdadero amanecer: la nueva
Pascua. La Eucaristía fue instituida
durante la noche, preparando de
antemano la mañana de la
Resurrección.

También en nuestras vidas hemos de
preparar esa alborada. Todo lo
caduco, lo dañoso y lo que no sirve —
el desánimo, la desconfianza, la
tristeza, la cobardía— todo eso ha de
ser echado fuera. La Sagrada
Eucaristía introduce en los hijos de
Dios la novedad divina, y debemos
responder in novitate sensus, con una
renovación de todo nuestro sentir y
de todo nuestro obrar. Se nos ha
dado un principio nuevo de energía,
una raíz poderosa, injertada en el
Señor. No podemos volver a la
antigua levadura, nosotros que
tenemos el Pan de ahora y de
siempre.



En esta fiesta, en ciudades de una
parte y otra de la tierra, los cristianos
acompañan en procesión al Señor,
que escondido en la Hostia recorre
las calles y plazas —lo mismo que en
su vida terrena—, saliendo al paso de
los que quieren verle, haciéndose el
encontradizo con los que no le
buscan. Jesús aparece así, una vez
más, en medio de los suyos: ¿cómo
reaccionamos ante esa llamada del
Maestro?

Porque las manifestaciones externas
de amor deben nacer del corazón, y
prolongarse con testimonio de
conducta cristiana. Si hemos sido
renovados con la recepción del
Cuerpo del Señor, hemos de
manifestarlo con obras. Que nuestros
pensamientos sean sinceros: de paz,
de entrega, de servicio. Que nuestras
palabras sean verdaderas, claras,
oportunas; que sepan consolar y
ayudar, que sepan, sobre todo, llevar
a otros la luz de Dios. Que nuestras



acciones sean coherentes, eficaces,
acertadas: que tengan ese bonus odor
Christi, el buen olor de Cristo, porque
recuerden su modo de comportarse y
de vivir.

La procesión del Corpus hace
presente a Cristo por los pueblos y
las ciudades del mundo. Pero esa
presencia, repito, no debe ser cosa de
un día, ruido que se escucha y se
olvida. Ese pasar de Jesús nos trae a
la memoria que debemos descubrirlo
también en nuestro quehacer
ordinario. Junto a esa procesión
solemne de este jueves, debe estar la
procesión callada y sencilla, de la
vida corriente de cada cristiano,
hombre entre los hombres, pero con
la dicha de haber recibido la fe y la
misión divina de conducirse de tal
modo que renueve el mensaje del
Señor en la tierra. No nos faltan
errores, miserias, pecados. Pero Dios
está con los hombres, y hemos de
disponernos para que se sirva de



nosotros y se haga continuo su
tránsito entre las criaturas.

Vamos, pues, a pedir al Señor que
nos conceda ser almas de Eucaristía,
que nuestro trato personal con Él se
exprese en alegría, en serenidad, en
afán de justicia. Y facilitaremos a los
demás la tarea de reconocer a Cristo,
contribuiremos a ponerlo en la
cumbre de todas las actividades
humanas. Se cumplirá la promesa de
Jesús: Yo, cuando sea exaltado sobre
la tierra, todo lo atraeré hacia mí.

El pan y la siega: comunión
con todos los hombres

Jesús, os decía al comienzo, es el
sembrador. Y, por medio de los
cristianos, prosigue su siembra
divina. Cristo aprieta el trigo en sus
manos llagadas, lo empapa con su
sangre, lo limpia, lo purifica y lo
arroja en el surco, que es el mundo.
Echa los granos uno a uno, para que



cada cristiano, en su propio
ambiente, dé testimonio de la
fecundidad de la Muerte y de la
Resurrección del Señor.

Si estamos en las manos de Cristo,
debemos impregnarnos de su Sangre
redentora, dejarnos lanzar a voleo,
aceptar nuestra vida tal y como Dios
la quiere. Y convencernos de que,
para fructificar, la semilla ha de
enterrarse y morir. Luego se levanta
el tallo y surge la espiga. De la espiga,
el pan, que será convertido por Dios
en Cuerpo de Cristo. De esa forma
nos volvemos a reunir en Jesús, que
fue nuestro sembrador. Porque el pan
es uno, y aunque seamos muchos,
somos un solo cuerpo, pues todos
participamos de ese único pan.

No perdamos nunca de vista que no
hay fruto, si antes no hay siembra: es
preciso —por tanto— esparcir
generosamente la Palabra de Dios,
hacer que los hombres conozcan a



Cristo y que, conociéndole, tengan
hambre de Él. Es buena ocasión esta
fiesta del Corpus Christi —Cuerpo de
Cristo, Pan de vida— para meditar en
esas hambres que se advierten en el
pueblo: de verdad, de justicia, de
unidad y de paz. Ante el hambre de
paz, hemos de repetir con San Pablo:
Cristo es nuestra paz, pax nostra. Los
deseos de verdad deben recordarnos
que Jesús es el camino, la verdad y la
vida. A quienes aspiran a la unidad,
hemos de colocarles frente a Cristo
que ruega para que estemos 
consummati in unum, consumados en
la unidad. El hambre de justicia debe
conducirnos a la fuente originaria de
la concordia entre los hombres: el ser
y saberse hijos del Padre, hermanos.

Paz, verdad, unidad, justicia. ¡Qué
difícil parece a veces la tarea de
superar las barreras, que impiden la
convivencia humana! Y, sin embargo,
los cristianos estamos llamados a
realizar ese gran milagro de la



fraternidad: conseguir, con la gracia
de Dios, que los hombres se traten
cristianamente, llevando los unos las
cargas de los otros, viviendo el
mandamiento del Amor, que es
vínculo de la perfección y resumen
de la ley.

No se nos puede ocultar que resta
mucho por hacer. En cierta ocasión,
contemplando quizá el suave
movimiento de las espigas ya
granadas, dijo Jesús a sus discípulos: 
la mies es mucha, pero los obreros
son pocos. Rogad, pues, al dueño de la
mies que envíe trabajadores a su
campo. Como entonces, ahora siguen
faltando peones que quieran
soportar el peso del día y del calor. Y
si los que trabajamos no somos fieles,
sucederá lo que escribe el profeta
Joel: destruida la cosecha, la tierra en
luto: porque el trigo está seco,
desolado el vino, perdido el aceite.
Confundíos, labradores; gritad,



viñadores, por el trigo y la cebada. No
hay cosecha.

No hay cosecha, cuando no se está
dispuesto a aceptar generosamente
un constante trabajo, que puede
resultar largo y fatigoso: labrar la
tierra, sembrar la simiente, cuidar
los campos, realizar la siega y la
trilla... En la historia, en el tiempo, se
edifica el Reino de Dios. El Señor nos
ha confiado a todos esa tarea, y
ninguno puede sentirse eximido. Al
adorar y mirar hoy a Cristo en la
Eucaristía, pensemos que aún no ha
llegado la hora del descanso, que la
jornada continúa.

Se ha recogido en el libro de los
Proverbios; el que labra su campiña
tendrá pan a saciedad. Tratemos de
aplicarnos espiritualmente este
pasaje: el que no labra el terreno de
Dios, el que no es fiel a la misión
divina de entregarse a los demás,
ayudándoles a conocer a Cristo,



difícilmente logrará entender lo que
es el Pan eucarístico. Nadie estima lo
que no le ha costado esfuerzo. Para
apreciar y amar la Sagrada
Eucaristía, es preciso recorrer el
camino de Jesús: ser trigo, morir
para nosotros mismos, resurgir
llenos de vida y dar fruto abundante:
¡el ciento por uno!

Ese camino se resume en una única
palabra: amar. Amar es tener el
corazón grande, sentir las
preocupaciones de los que nos
rodean, saber perdonar y
comprender: sacrificarse, con
Jesucristo, por las almas todas. Si
amamos con el corazón de Cristo
aprenderemos a servir, y
defenderemos la verdad claramente
y con amor. Para amar de ese modo,
es preciso que cada uno extirpe, de
su propia vida, todo lo que estorba la
Vida de Cristo en nosotros: el apego a
nuestra comodidad, la tentación del
egoísmo, la tendencia al lucimiento



propio. Sólo reproduciendo en
nosotros esa Vida de Cristo,
podremos trasmitirla a los demás;
sólo experimentando la muerte del
grano de trigo, podremos trabajar en
las entrañas de la tierra,
transformarla desde dentro, hacerla
fecunda.

El optimismo cristiano

Quizá alguna vez pueda venir la
tentación de pensar que todo eso es
hermoso, como lo es un sueño
irrealizable. Os he hablado de
renovar la fe y la esperanza;
permaneced firmes, con la seguridad
absoluta de que nuestras ilusiones se
verán colmadas por las maravillas de
Dios. Pero resulta indispensable que
nos anclemos, de verdad, en la virtud
cristiana de la esperanza.

Que no nos acostumbremos a los
milagros que se operan ante
nosotros: a este admirable portento



de que el Señor baje cada día a las
manos del sacerdote. Jesús nos
quiere despiertos, para que nos
convenzamos de la grandeza de su
poder, y para que oigamos
nuevamente su promesa: venite post
me, et faciam vos fieri piscatores
hominum, si me seguís, os haré
pescadores de hombres; seréis
eficaces, y atraeréis las almas hacia
Dios. Debemos confiar, por tanto, en
esas palabras del Señor: meterse en
la barca, empuñar los remos, izar las
velas, y lanzarse a ese mar del
mundo que Cristo nos entrega como
heredad. Duc in altum et laxate retia
vestra in capturam!: bogad mar
adentro, y echad vuestras redes para
pescar.

Ese celo apostólico, que Cristo ha
puesto en nuestro corazón, no debe
agotarse —extinguirse—, por una
falsa humildad. Si es verdad que
arrastramos miserias personales,
también lo es que el Señor cuenta



con nuestros errores. No escapa a su
mirada misericordiosa que los
hombres somos criaturas con
limitaciones, con flaquezas, con
imperfecciones, inclinadas al pecado.
Pero nos manda que luchemos, que
reconozcamos nuestros defectos; no
para acobardarnos, sino para
arrepentirnos y fomentar el deseo de
ser mejores.

Además, hemos de recordar siempre
que somos sólo instrumentos: ¿qué es
Apolo?, ¿qué es Pablo? Unos ministros
de aquel en quien habéis creído, y eso
según el don que a cada uno ha
concedido el Señor. Yo planté, regó
Apolo, pero Dios es quien ha dado el
crecer. La doctrina, el mensaje que
hemos de propagar, tiene una
fecundidad propia e infinita, que no
es nuestra, sino de Cristo. Es Dios
mismo quien está empeñado en
realizar la obra salvadora, en
redimir el mundo.



Fe, pues, sin permitir que nos
domine el desaliento; sin pararnos en
cálculos meramente humanos. Para
superar los obstáculos, hay que
empezar trabajando, metiéndose de
lleno en la tarea, de manera que el
mismo esfuerzo nos lleve a abrir
nuevas veredas. Ante cualquier
dificultad, ésta es la panacea:
santidad personal, entrega al Señor.

Ser santos es vivir tal y como nuestro
Padre del cielo ha dispuesto que
vivamos. Me diréis que es difícil. Sí,
el ideal es muy alto. Pero a la vez es
fácil: está al alcance de la mano.
Cuando una persona se pone
enferma, ocurre en ocasiones que no
se logra encontrar la medicina. En lo
sobrenatural, no sucede así. La
medicina está siempre cerca: es
Cristo Jesús, presente en la Sagrada
Eucaristía, que nos da además su
gracia en los otros Sacramentos que
instituyó.



Repitamos, con la palabra y con las
obras: Señor, confío en Ti, me basta
tu providencia ordinaria, tu ayuda de
cada día. No tenemos por qué pedir a
Dios grandes milagros. Hemos de
suplicar, en cambio, que aumente
nuestra fe, que ilumine nuestra
inteligencia, que fortalezca nuestra
voluntad. Jesús permanece siempre
junto a nosotros, y se comporta
siempre como quien es.

Desde el comienzo de mi
predicación, os he prevenido contra
un falso endiosamiento. No te turbe
conocerte como eres: así, de barro.
No te preocupe. Porque tú y yo
somos hijos de Dios —y éste es
endiosamiento bueno—, escogidos
por llamada divina desde toda la
eternidad: nos eligió el Padre, por
Jesucristo, antes de la creación del
mundo para que seamos santos en su
presencia. Nosotros que somos
especialmente de Dios, instrumentos
suyos a pesar de nuestra pobre



miseria personal, seremos eficaces si
no perdemos el conocimiento de
nuestra flaqueza. Las tentaciones nos
dan la dimensión de nuestra propia
debilidad.

Si sentís decaimiento, al
experimentar —quizá de un modo
particularmente vivo— la propia
mezquindad, es el momento de
abandonarse por completo, con
docilidad en las manos de Dios.
Cuentan que un día salió al
encuentro de Alejandro Magno un
pordiosero, pidiendo una limosna.
Alejandro se detuvo y mandó que le
hicieran señor de cinco ciudades. El
pobre, confuso y aturdido, exclamó:
¡yo no pedía tanto! Y Alejandro
repuso: tú has pedido como quien
eres; yo te doy como quien soy.

Aun en los momentos en los que
percibamos más profundamente
nuestra limitación, podemos y
debemos mirar a Dios Padre, a Dios



Hijo, a Dios Espíritu Santo,
sabiéndonos partícipes de la vida
divina. No existe jamás razón
suficiente para volver la cara atrás:
el Señor está a nuestro lado. Hemos
de ser fieles, leales, hacer frente a
nuestras obligaciones, encontrando
en Jesús el amor y el estímulo para
comprender las equivocaciones de
los demás y superar nuestros propios
errores. Así todos esos decaimientos
—los tuyos, los míos, los de todos los
hombres—, serán también soporte
para el reino de Cristo.

Reconozcamos nuestras
enfermedades, pero confesemos el
poder de Dios. El optimismo, la
alegría, el convencimiento firme de
que el Señor quiere servirse de
nosotros, han de informar la vida
cristiana. Si nos sentimos parte de
esta Iglesia Santa, si nos
consideramos sostenidos por la roca
firme de Pedro y por la acción del
Espíritu Santo, nos decidiremos a



cumplir el pequeño deber de cada
instante: sembrar cada día un poco.
Y la cosecha desbordará los graneros.

Acabemos este rato de oración.
Recordad —saboreando, en la
intimidad del alma, la infinita
bondad divina— que, por las
palabras de la Consagración, Cristo
se va a hacer realmente presente en
la Hostia, con su Cuerpo, con su
Sangre, con su Alma y con su
Divinidad. Adoradle con reverencia y
con devoción; renovad en su
presencia el ofrecimiento sincero de
vuestro amor; decidle sin miedo que
le queréis; agradecedle esta prueba
diaria de misericordia tan llena de
ternura, y fomentad el deseo de
acercaros a comulgar con confianza.
Yo me pasmo ante este misterio de
Amor: el Señor busca mi pobre
corazón como trono, para no
abandonarme si yo me aparto de Él.



Reconfortados por la presencia de
Cristo, alimentados de su Cuerpo,
seremos fieles durante esta vida
terrena, y luego, en el cielo, junto a
Jesús y a su Madre, nos llamaremos
vencedores. ¿Dónde está, ¡oh muerte!,
tu victoria? ¿Dónde está, ¡oh muerte!,
tu aguijón? Demos gracias a Dios que
nos ha traído la victoria, por la virtud
de nuestro Señor Jesucristo.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/en-la-fiesta-
del-corpus-christi/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/en-la-fiesta-del-corpus-christi/
https://opusdei.org/es-hn/article/en-la-fiesta-del-corpus-christi/
https://opusdei.org/es-hn/article/en-la-fiesta-del-corpus-christi/

	En la fiesta del Corpus Christi: homilía de san Josemaría
	El Pan de vida eterna
	Una vida nueva
	Tratar a Jesús en la Palabra y en el Pan
	Fecundidad de la Eucaristía
	El pan y la siega: comunión con todos los hombres
	El optimismo cristiano


