
opusdei.org

Ejemplos de fe (VIII):
Marta y María

La fe es abrir las puertas a
Cristo, hospedarle en la propia
casa, compartir la mesa con él,
dejar que entre hasta lo más
íntimo del alma. Así lo hizo la
familia de Betania compuesta
por Marta, María y Lázaro, de
quienes se habla en este
editorial.

09/12/2016

Los evangelios recogen los recorridos
de nuestro Señor por los senderos de
Palestina. En esos trayectos fueron



muchas las personas que se
encontraron con Él. Algunos,
tristemente, no supieron reconocer
al Hijo de Dios en esa figura
misericordiosa, amable y
extraordinaria que les salía al
encuentro. Otros, en cambio,
creyeron en Él y supieron acogerle.
Así lo hicieron las gentes de Galilea
que habían visto los signos
realizados por Jesús[1] y otros
muchos cuyos nombres no han
quedado recogidos en los evangelios.
Pero de entre los que dijeron que sí a
Cristo encontramos, por ejemplo, a
los Doce, a Zaqueo, al centurión… En
otros capítulos hemos considerado el
ejemplo de fe que nos han dado
algunas de estas personas. Ahora
miraremos a Marta y María, que
tuvieron la maravillosa fortuna de
hospedar a nuestro Señor.

El recibimiento que Marta hace al
Señor «en su casa»[2] es expresión y
resultado de su fe en Él. Marta creyó



en Jesús. Le abrió no solo las puertas
de su vivienda, sino las de su
corazón. Y como a Marta, el Señor
llama también a los corazones de los
hombres y mujeres de todos los
tiempos, pidiendo entrar. La Palabra
Eterna del Padre hecha Hombre sale
al encuentro de sus hermanos los
hombres buscando acogida. Por
nuestra parte, solo hace falta
recibirle por la fe, tal como enseña el 
Catecismo de la Iglesia Católica: la fe
es la respuesta a Dios que se revela y
se entrega al hombre[3]. La fe es
abrir las puertas a Cristo, hospedarle
en la propia casa, compartir la mesa
con él, dejar que entre hasta lo más
íntimo del alma. Así lo hizo la familia
de Betania compuesta por Marta,
María y Lázaro. Y a imitación de
ellos, nosotros también podemos
participar en la intimidad divina,
pues «la fe nos hace gustar de
antemano el gozo y la luz de la visión
beatífica, fin de nuestro caminar



aquí abajo», pues es «el comienzo de
la vida eterna»[4].

Fe con obras

La fe supone una confianza y un
abandono en Dios que constituyen el
comienzo de la justificación. Además,
esta virtud lleva consigo el
asentimiento a un conjunto de
verdades que se proponen para ser
creídas. A la vez, la fe, si es
verdadera, «actúa por la caridad»[5],
manifestándose en detalles concretos
de amor, porque el encuentro con
Cristo «da un nuevo horizonte a la
vida y, con ello, una orientación
decisiva»[6] a la vida cotidiana. La fe
no «nos separa de la realidad, sino
que nos permite captar su significado
profundo, descubrir cuánto Dios ama
a este mundo y cómo lo orienta
incesantemente hacía sí; y esto lleva
al cristiano a comprometerse, a vivir
con mayor intensidad todavía el
camino sobre la tierra»[7]. Marta



acoge al Señor y manifiesta su fe y
confianza en Él ocupándose de «las
tareas de servir»[8]. No sólo cree en
Jesús, sino que le deja entrar en su
vida, reconociendo su señorío con
obras y buscando con hechos
concretos agasajar al Divino
Huésped.

La actitud de Marta manifiesta que la
respuesta a Dios no se queda solo en
el plano intelectual, ni solo en el
afectivo, sino que se reconoce
también por los hechos. Una vez que
la persona acoge a Dios que se
revela, la fe afecta al conjunto de su
ser y de su actuar. Por eso, las obras
–realizadas también por amor– son
necesarias para la salvación.
Santiago, ante la posibilidad de que
alguno pudiera decir que tiene fe y
no obras, dice: «muéstrame tu fe sin
obras, y yo por mis obras te mostraré
la fe»[9]. Las obras cooperan en el
crecimiento y aumento de la
justificación[10]. Como enseña el 



Catecismo, «la fe permanece en el
que no ha pecado contra ella. Pero,
"la fe sin obras está muerta" (St 2,26):
Privada de la esperanza y de la
caridad, la fe no une plenamente el
fiel a Cristo ni hace de él un miembro
vivo de su Cuerpo»[11].

Así como Cristo manifestó su amor al
Padre con obras, los cristianos, como
buenos hijos, debemos realizar y
madurar nuestra condición filial en
nuestro cumplimiento amoroso de la
voluntad de Dios. No basta afirmar
que creemos en Dios y nos
abandonamos a su querer, si no lo
ratificamos con hechos: si no
acabamos bien nuestro trabajo por
amor a Él, si no sabemos sufrir por
Él, si no tenemos detalles de
delicadeza con los demás, si no
aceptamos las enfermedades y
contratiempos, si nos quejamos ante
lo que nos disgusta… San Agustín,
recogiendo esta doctrina, escribe:
«todas tus obras se deben basar en la



fe, porque "el justo vive de la fe y la
fe obra por el amor"»[12]. Las obras
buenas, las acciones realizadas con
esperanza y por amor, serán las que
nos acompañen cuando debamos
presentarnos ante el Altísimo. Esto es
lo que enseña san Josemaría cuando
habla de una fe operativa[13], una fe
que obra por el amor y se manifiesta
en la vida cotidiana de las hijas e
hijos de Dios.

Marta, aun cuando inicialmente se
queja ante el Señor por la aparente
inactividad de su hermana, es
ejemplo de confianza y fe en Jesús.
San Josemaría animaba a seguir su
ejemplo, y a manifestar
sinceramente al Señor «hasta las más
pequeñas» inquietudes [14]. También
para nosotros, la verdadera señal de
que creemos y amamos a Dios serán
las obras de amor: el cariño que
ponemos en vivir una determinada
práctica de piedad o una devoción
cristiana, los detalles de caridad con



la gente que nos rodea, el cuidado del
trabajo, el interés en comprender y
ayudar a las personas que tratamos,
y un sin fin de acciones que llenan
nuestra jornada. Todas esas
actividades deben reflejar nuestra fe,
porque estarán iniciadas y acabadas
por el amor a Dios y al prójimo. Los
hechos concretos realizados por
amor confirmarán la autenticidad de
lo que creemos, de que la fe obra en
nosotros por la caridad.

Fe que adora

Ciertamente, las obras no deben
sofocar la fe. Ese es el riesgo del
activismo, del hacer por hacer, del
dejarse llevar por un torbellino de
gestiones. Jesús reprochó a Marta el
olvidarse de lo más importante: «Tú
te preocupas y te inquietas por
muchas cosas. Pero una sola cosa es
necesaria»[15]. Es una enseñanza
que también recuerda el Señor
cuando advierte del peligro de



centrarse en las necesidades
materiales más inmediatas: «Por
todas esas cosas se afanan las gentes
del mundo. Bien sabe vuestro Padre
que estáis necesitados de ellas.
Buscad más bien su Reino, y esas
cosas se os añadirán»[16]. El peligro
de afanarse en muchas cosas, del
hacer, del activismo, está siempre al
acecho.

Por eso, la actividad que
desempeñamos, y que queremos que
esté entretejida de obras de amor a
Dios, tiene necesidad de la escucha
atenta y contemplativa de la Palabra
divina. Así lo manifiesta María,
quien, «sentada a los pies del Señor,
escuchaba su palabra»[17]. Es fácil
imaginarse la escena: María mirando
sin pestañear a Jesús y
embebiéndose en sus palabras. Por
eso, la Tradición de la Iglesia ha visto
en ella una imagen de la vida
contemplativa. San Josemaría
animaba a tratar a Jesús en la



oración como lo hacía María, 
ensimismándonos como ella, que
estaba «pendiente de las palabras de
Jesús»[18].

Si la fe sin obras está muerta, la fe
que no se alimenta de la adoración
languidece. Nuestra jornada, desde la
mañana a la noche, está repleta de
múltiples ocupaciones: de un trabajo
absorbente y exigente, de la atención
a la familia, del trato con nuestros
amigos. Pero si queremos que todas
esas actividades sean un encuentro
con el Señor, necesitamos unos
momentos del día para “sentarnos”,
como María, en la presencia de Dios,
para arrodillarnos ante el Señor y
adorarle; queremos que en ese
tiempo no haya nada que pueda
distraernos de la contemplación, de
mirar y escuchar atentamente al
Señor. «Antes que cualquier
actividad y que cualquier cambio del
mundo, debe estar la adoración. Sólo
esta nos hace verdaderamente libres,



sólo esta nos da los criterios para
nuestra acción. Precisamente en un
mundo en el que progresivamente se
van perdiendo los criterios de
orientación y existe el peligro de que
cada uno se convierta en su propio
criterio, es fundamental subrayar la
adoración»[19].

La fe, pues, lleva a la adoración,
conduce a anticipar lo que será
nuestra vida con Dios para siempre
en los cielos, a querer realizar aquí
en la tierra lo que los ángeles hacen
en el Cielo dando gloria a Dios. La fe
que adora nos lleva a postrarnos ante
Dios y a desear unirnos a Él. Por eso,
la fe, que es confianza y adhesión a
Dios, encuentra un momento
culminante en la adoración
eucarística. Esa fue también la
enseñanza de san Josemaría: «Dios
Nuestro Señor necesita que le
repitáis, al recibirlo cada mañana:
¡Señor, creo que eres Tú, creo que
estás realmente oculto en las



especies sacramentales! ¡Te adoro, te
amo! Y, cuando le hagáis una visita
en el oratorio, repetídselo
nuevamente: ¡Señor, creo que estás
realmente presente! ¡Te adoro, te
amo! Eso es tener cariño al Señor. Así
le querremos más cada día. Luego,
continuad amándolo durante la
jornada, pensando y viviendo esta
consideración: voy a acabar bien las
cosas por amor a Jesucristo que nos
preside desde el tabernáculo»[20]. Se
entiende por eso que el fundador de
Opus Dei se refiriera al sagrario
como Betania y animara a quienes le
oían a meterse en él[21]. Por la fe en
el Señor sacramentado podemos 
introducirnos en el sagrario y
pregustar la visión de Dios, y esa
actitud de adoración nos permite
estar pendientes de Él hasta lograr
una unión de amor que se manifiesta
en todas las actividades del día.

***



Cuando en una ocasión le
anunciaron a Jesús que su Madre y
sus parientes deseaban verle, Él en
respuesta les dijo: «mi madre y mis
hermanos son los que oyen la
palabra de Dios y la cumplen»[22]. La
escena de Betania ratifica esta
enseñanza. Escucharle como María y
cumplir lo que dice como Marta
encarna la fe de los que pertenecen a
la familia de Dios. Mediante la
escucha de la Palabra y el esfuerzo
por ponerla en práctica seremos
miembros vivos de la Iglesia y, con la
gracia de Dios, llegaremos a la meta:
«Para vivir, crecer y perseverar hasta
el fin en la fe debemos alimentarla
con la Palabra de Dios; debemos
pedir al Señor que la aumente (cfr. 
Mc 9,24; Lc 17, 5; 22, 32); debe “actuar
por la caridad” (Gal 5, 6; cfr. St 2,
14-26), ser sostenida por la esperanza
(cfr. Rom 15, 13) y estar enraizada en
la fe de la Iglesia»[23]. Y si en alguna
ocasión nos puede parecer difícil o
no sabemos bien cómo hacerlo,



encontraremos ejemplo y ayuda en
Nuestra Madre Santa María. Ella fue
quien con más atención escuchó la
Palabra de Dios y quien, con su fiat,
más fielmente la puso en práctica. En
Ella en todo momento la fe actuó por
el amor.

Juan Chapa

[1] Cfr. Lc 8, 40.

[2] Lc 10, 38.

[3] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 26.

[4] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
163.

[5] Gal 5, 6.

[6] Benedicto XVI, Carta enc. Deus
Caritas est, 25-XII-2005, n. 1.



[7] Francisco, Carta enc. Lumen fidei,
29-VI-2013, n. 13.

[8] Lc 10, 40.

[9] St 2, 17-18.

[10] Cfr. Conc. de Trento, Decreto
sobre la justificación, cap. 10.

[11] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1815, refiriéndose al Concilio de
Trento.

[12] San Agustín, Enarrationes in
Psalmos 32, 2, 9.

[13] Cfr. San Josemaría, Camino, n.
317; Surco, n. 111; Forja, n. 155;
Amigos de Dios, n. 198, etc.

[14] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 222.

[15] Lc 10, 41-42.

[16] Lc 12, 30-31.



[17] Lc 10, 39.

[18] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 222.

[19] Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana, 22-XII-2005.

[20] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 4-IV-1970, en J.
Echevarría, Carta pastoral, 6-X-2004.

[21] Cfr. Camino, nn. 269 y 322.

[22] Lc 8, 21.

[23] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 162.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/ejemplos-de-
fe-viii-marta-y-maria/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/ejemplos-de-fe-viii-marta-y-maria/
https://opusdei.org/es-hn/article/ejemplos-de-fe-viii-marta-y-maria/
https://opusdei.org/es-hn/article/ejemplos-de-fe-viii-marta-y-maria/

	Ejemplos de fe (VIII): Marta y María

