
opusdei.org

La necesidad del
examen de
conciencia para
crecer en la libertad

Durante la catequesis el Papa
Francisco explicó que, además
de rezar, para discernir es
importante “que nos
conozcamos a nosotros
mismos”. Dijo que conocer la
propia personalidad o los
deseos más profundos, “ayuda a
caer en la cuenta” de qué se
quiere y de qué cosas limitan la
propia libertad.



05/10/2022

Queridos hermanos y hermanas:

Seguimos tratando el tema del
discernimiento. La vez pasada
consideramos la oración como su
elemento indispensable, entendida
como familiaridad y confidencia con
Dios. Oración, no como los loros, sino
como familiaridad y confidencia con
Dios; oración de los hijos al Padre;
oración con el corazón abierto. Esto
lo vimos en la última catequesis. 

Hoy quisiera, de forma casi
complementaria, subrayar que un
buen discernimiento requiere
también el conocimiento de uno
mismo. Conocerse a sí mismo. Y esto
no es fácil. El discernimiento de
hecho involucra a nuestras
facultades humanas: la memoria, el
intelecto, la voluntad, los afectos. 

https://opusdei.org/es-es/article/discernimiento-oracion/
https://opusdei.org/es-es/article/discernimiento-oracion/


A menudo no sabemos discernir
porque no nos conocemos lo
suficiente, y así no sabemos qué
queremos realmente. Habéis
escuchado muchas veces: “Pero esa
persona, ¿por qué no arregla su
vida? Nunca ha sabido lo que
quiere…”. Sin llegar a ese extremo,
pero a nosotros también nos sucede
que no sabemos bien qué queremos,
no nos conocemos bien.

En la base de dudas espirituales y
crisis vocacionales suele haber un
diálogo insuficiente entre la vida
religiosa y nuestra dimensión
humana, cognitiva y afectiva. Un
autor de espiritualidad señaló que
muchas dificultades en materia de
discernimiento remiten a problemas
de otro tipo, que deben ser
reconocidos y explorados. Así escribe
este autor: «He llegado a la
convicción de que el obstáculo más
grande al verdadero discernimiento
(y a un verdadero crecimiento en la



oración) no es la naturaleza
intangible de Dios, sino el hecho de
que no nos conocemos
suficientemente a nosotros mismos, y
no queremos ni siquiera conocernos
por cómo somos verdaderamente.
Casi todos nosotros nos escondemos
detrás de una máscara, no solo frente
a los otros, sino también cuando nos
miramos al espejo» (Th. Green, La
cizaña entre el trigo, Roma, 1992, 25).
Todos tenemos la tentación de
enmascararnos también delante de
nosotros mismos.

El olvido de la presencia de Dios en
nuestra vida va a la par que la
ignorancia sobre nosotros mismos —
ignorar a Dios e ignorarnos a
nosotros—, la ignorancia sobre las
características de nuestra
personalidad y sobre nuestros deseos
más profundos.

Conocerse a uno mismo no es difícil,
pero es fatigoso: implica un paciente



trabajo de excavación interior.
Requiere la capacidad de detenerse,
de “apagar el piloto automático”,
para adquirir conciencia sobre
nuestra forma de hacer, sobre los
sentimientos que nos habitan, sobre
los pensamientos recurrentes que
nos condicionan, y a menudo sin
darnos cuenta. 

Requiere también distinguir entre las
emociones y las facultades
espirituales. “Siento” no es lo mismo
que “estoy convencido”; “tengo ganas
de” no es lo mismos que “quiero”. 

Así se llega a reconocer que la
mirada que tenemos sobre nosotros
mismos y sobre la realidad a veces
está un poco distorsionada. ¡Darse
cuenta de esto es una gracia! De
hecho, muchas veces puede suceder
que convicciones erróneas sobre la
realidad, basadas en experiencias del
pasado, nos influyen fuertemente,
limitando nuestra libertad de



jugárnosla por lo que realmente
cuenta en nuestra vida.

Viviendo en la era de la informática,
sabemos lo importante que es
conocer las “contraseñas” para poder
entrar en los programas donde se
encuentran las informaciones más
personales y valiosas. Pero también
la vida espiritual tiene sus
“contraseñas”: hay palabras que
tocan el corazón porque remiten a
aquello por lo que somos más
sensibles. 

El tentador, es decir el diablo, conoce
bien estas palabras-clave, y es
importante que las conozcamos
también nosotros, para no
encontrarnos ahí donde no
quisiéramos. La tentación no sugiere
necesariamente cosas malas, sino a
menudo desordenadas, presentadas
con una importancia excesiva. De
esta manera nos hipnotiza con lo
atractivo que estas cosas suscitan en



nosotros, cosas bellas pero ilusorias,
que no pueden mantener lo que
prometen, y así nos dejan al final con
un sentido de vacío y de tristeza. 

Ese sentido de vacío y de tristeza es
una señal de que hemos tomado un
camino que no era justo, que nos ha
desorientado. Pueden ser, por
ejemplo, el título de estudio, la
carrera, las relaciones, todas cosas en
sí loables, pero hacia las cuales, si no
somos libres, corremos el riesgo de
nutrir expectativas irreales, como
por ejemplo la confirmación de
nuestro valor. 

Tú, por ejemplo, cuando piensas en
un estudio que estás haciendo, ¿lo
piensas solamente para promoverte
a ti mismo, por tu interés, o también
para servir a la comunidad? Ahí se
puede ver cuál es la intencionalidad
de cada uno de nosotros. De este
malentendido derivan a menudo los
sufrimientos más grandes, porque



ninguna de esas cosas puede ser la
garantía de nuestra dignidad.

Por esto, queridos hermanos y
hermanas, es importante conocerse,
conocer las contraseñas de nuestro
corazón, aquello a lo que somos más
sensibles, para protegernos de quien
se presenta con palabras persuasivas
para manipularnos, pero también
para reconocer lo que es realmente
importante para nosotros,
distinguiéndolo de las modas del
momento o de eslóganes llamativos y
superficiales. Muchas veces lo que se
dice en un programa en televisión,
en alguna publicidad que se hace,
nos toca el corazón y nos hace ir a
esa parte sin libertad. Estad atentos a
eso: ¿soy libre o me dejo llevar por
los sentimientos del momento, o por
las provocaciones del momento?

Una ayuda para esto es el examen de
conciencia, pero no hablo del examen
de conciencia que todos hacemos



cuando vamos a la confesión, no.
Esto es: “He pecado de esto, eso…”.
No. Examen de conciencia general de
la jornada: ¿qué ha sucedido en mi
corazón en este día? “Han pasado
muchas cosas…”. ¿Cuáles? ¿Por qué?
¿Qué huellas dejaron en el corazón?
Hacer el examen de conciencia, es
decir, la buena costumbre de releer
con calma lo que sucede en nuestra
jornada, aprendiendo a notar en las
valoraciones y en las decisiones
aquello a lo que damos más
importancia, qué buscamos y por
qué, y qué hemos encontrado al
final. Sobre todo aprendiendo a
reconocer qué sacia mi corazón.
Porque solo el Señor puede darnos
confirmación de lo que valemos. Nos
lo dice cada día desde la cruz: ha
muerto por nosotros, para
mostrarnos cuánto somos valiosos a
sus ojos. No hay obstáculo o fracaso
que pueda impedir su tierno abrazo. 



El examen de conciencia ayuda
mucho, porque así vemos que
nuestro corazón no es un camino
donde pasa de todo y nosotros no
sabemos. No. Ver: ¿qué ha pasado
hoy? ¿Qué ha sucedido? ¿Qué me ha
hecho reaccionar? ¿Qué me ha
puesto triste? ¿Qué me ha puesto
contento? Qué ha sido malo y si he
hecho mal a los otros. Se trata de ver
el recorrido de los sentimientos, de
las atracciones en mi corazón
durante la jornada. ¡No os olvidéis!
El otro día hablamos de la oración;
hoy hablamos del conocimiento de
uno mismo.

La oración y el conocimiento de uno
mismo consienten crecer en la
libertad. ¡Esto es para crecer en la
libertad! Son elementos básicos de la
existencia cristiana, elementos
preciosos para encontrar el propio
lugar en la vida. Gracias.



Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/
discernimiento-conocimiento-propio/

(09/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/discernimiento-conocimiento-propio/
https://opusdei.org/es-hn/article/discernimiento-conocimiento-propio/
https://opusdei.org/es-hn/article/discernimiento-conocimiento-propio/

	La necesidad del examen de conciencia para crecer en la libertad

