
opusdei.org

De corazón a
corazón: Evangelizar
en una época de
cambios (II)

Esta es la misión que el Señor
nos confía: llevar a los demás el
contacto con alguien vivo; dejar
entrever, en nuestra vida
concreta, que Cristo es real; que
realmente puede habitar
nuestra historia, nuestras
relaciones, nuestras
debilidades.

20/11/2025



Es una de las parábolas más breves
de Jesús, y tiene todo el sabor de su
infancia. «El reino de los cielos es
como la levadura que tomó una
mujer y la mezcló con tres medidas
de harina, hasta que fermentó
todo» (Mt 13,33). En el Nazaret del
siglo I no había panadería; las amas
de casa solían ocuparse de todo el
proceso de elaboración del pan:
moler el grano, amasar la harina,
mezclarla con la levadura y,
finalmente, cocer la masa en el
horno. Así hacía santa María,
mientras los ojos de Jesús niño no
perdían detalle[1].

Veinte siglos más tarde, en la otra
orilla del Mediterráneo, un chico de
la misma edad disfrutaba de ese
ritual durante las vacaciones de
verano: «Ahora recuerdo con alegría
toda la ceremonia: era un verdadero
rito preparar bien la levadura —una
pella de pasta fermentada,
proveniente de la hornada anterior



—, que se agregaba al agua y a la
harina cernida. Hecha la mezcla y
amasada, la cubrían con una manta
y, así abrigada, la dejaban reposar
hasta que se hinchaba a no poder
más. Luego, metida a trozos en el
horno, salía aquel pan bueno, lleno
de ojos, maravilloso. Porque la
levadura estaba bien conservada y
preparada, se dejaba deshacer —
desaparecer— en medio de aquella
cantidad, de aquella muchedumbre,
que le debía la calidad y la
importancia»[2].

Como la levadura

El reino de Dios es como la levadura.
Para transformar la masa no hace
falta mucho fermento: basta con que
ese poco esté realmente vivo,
vibrante, y bien mezclado, hasta el
punto de no poder distinguirlo del
resto[3]. Entonces se activa ese
proceso discreto, aparentemente
inocuo, pero imparable: la



fermentación que permite producir
el pan. «Que se llene de alegría
nuestro corazón pensando en ser
eso: levadura que hace fermentar la
masa (…); llegar a todos los
corazones, haciendo en todos ellos la
gran labor de transformarlos en
buen pan, que sea la paz —la alegría
y la paz— de todas las familias, de
todos los pueblos: iustitia, et pax, et
gaudium in Spiritu Sancto; justicia,
paz y gozo en el Espíritu Santo»[4].

Con los años san Josemaría se
referiría con mucha frecuencia a esta
parábola del Señor[5], porque veía en
ella una imagen muy elocuente para
describir el dinamismo apostólico del
Opus Dei: cristianos perfectamente
mezclados con la masa del mundo,
llamados a vivificarlo, como la
levadura, desde dentro[6]. En ese
sentido, aunque el mundo
secularizado pueda presentarse a
veces como un entorno hostil, es en
realidad el medio natural para el



carisma del Opus Dei. Y viceversa: la
Obra, siendo un actor más en la gran
familia de la Iglesia, responde
específicamente a la necesidad de
encarnar el mensaje cristiano en
todas las esferas de la vida de un
mundo secularizado.

San Josemaría comprendió desde
muy pronto que la Obra no venía a
resolver un problema circunstancial
de la sociedad o de la Iglesia[7],
porque el mundo siempre va a
necesitar un aliento divino que lo
renueve desde sus mismas entrañas.
A la vez, este don del Espíritu Santo a
la Iglesia no llega casualmente en un
momento de transición desde una
sociedad de cristiandad a un mundo
de misión apostólica. En una época
en la que el cristianismo ya no se
encuentra en el centro de la vida
cultural e institucional, la voz más
clara y creíble que podemos ofrecer
es la de nuestra vida concreta, vivida
con Cristo, junto a los demás. Es el



momento de las conversaciones
auténticas, de los rostros cercanos,
de los corazones que se abren. Es el
momento de un apostolado que
requiere la presencia de Jesús, a
través de sus discípulos, en cada
rincón del mundo.

Testigos antes que maestros

El hombre contemporáneo, escribía
san Pablo VI, «escucha más
gustosamente a los testigos que a los
maestros. O si escucha a los
maestros, es porque son testigos»[8].
Este es un apostolado que parte, más
que de lo que sabemos, de lo que
vivimos. Aquí lo decisivo, antes que
las respuestas o argumentos
brillantes, es una vida habitada por
Cristo y el valor —o mejor dicho, la
sencillez— de dejarla transparentar.
San Josemaría lo sugería en una
ocasión así: «En realidad, basta con
que os dejéis tratar»[9]; basta con
llevar el fuego de Cristo en el corazón



y caminar junto a los demás —ese es
el sentido original de conversar— por
el camino de la vida.

Hay un hambre oculta en el corazón
de muchas personas. Un hambre de
sentido, de belleza, de verdad, que a
menudo no se expresa con palabras
religiosas: se hace sentir en el
cansancio cotidiano, en las dudas, en
las ansiedades, en las fragilidades. Y
es precisamente ahí donde podemos
entrar con delicadeza, no como
maestros, sino como compañeros de
camino. Con humildad, que es
«andar en verdad»[10], les contaremos
lo que nos sostiene, lo que nos da
paz, dónde encontramos fuerza, qué
nos hace esperar. Compartiremos
nuestra vida interior, nuestra
búsqueda, nuestra relación de íntima
amistad con el Señor, mostrando
también —y quizá, sobre todo—
nuestra vulnerabilidad, porque es
ahí donde mejor se ve la gracia.



«Actuando así, daremos a quienes
nos rodean el testimonio de una vida
sencilla y normal, con las
limitaciones y con los defectos
propios de nuestra condición
humana, pero coherente. Y, al vernos
iguales a ellos en todas las cosas, se
sentirán los demás invitados a
preguntarnos: ¿cómo se explica
vuestra alegría?, ¿de dónde sacáis las
fuerzas para vencer el egoísmo y la
comodidad?, ¿quién os enseña a vivir
la comprensión, la limpia
convivencia y la entrega, el servicio a
los demás? Es entonces el momento
de descubrirles el secreto divino de
la existencia cristiana: de hablarles
de Dios, de Cristo, del Espíritu Santo,
de María. El momento de procurar
transmitir, a través de las pobres
palabras nuestras, esa locura del
amor de Dios que la gracia ha
derramado en nuestros
corazones»[11].



De corazón a corazón

San Josemaría veía en la amistad la
vía maestra de la vida del apóstol; se
daba cuenta de la fuerza que
contienen las relaciones
interpersonales, el uno a uno. El
apostolado de «amistad y
confidencia»[12] supone querer el bien
del otro, querer el bien que es el otro;
construir relaciones auténticas,
hablar desde el corazón. «Cuando te
hablo de “apostolado de amistad”,
me refiero a amistad “personal”,
sacrificada, sincera: de tú a tú, de
corazón a corazón»[13].

En 2019, el Padre nos escribió una
carta más extensa para recordar que
la amistad no es solo una parte del
apostolado de un cristiano corriente,
sino que se encuentra en el núcleo de
su misión. La amistad no es algo que
se practica, es algo que se es: soy
amigo, soy una mano abierta, un
rostro que busca, en todo, el



encuentro. «Cuando una amistad es
así, leal y sincera, no cabe
instrumentalizarla: sencillamente un
amigo desea transmitir al otro el bien
que experimenta en su vida.
Habitualmente lo haremos sin
darnos cuenta, mediante el ejemplo,
la alegría y un deseo de servir que se
expresa en mil pequeños gestos. Sin
embargo, “el valor del testimonio no
significa que se deba callar la
palabra. ¿Por qué no hablar de Jesús,
por qué no contarles a los demás que
él nos da fuerzas para vivir, que es
bueno conversar con él, que nos hace
bien meditar sus palabras?”. La
amistad desemboca así,
naturalmente, en la confidencia
personal, llena de delicadeza y
respeto a la libertad»[14].

Este estilo apostólico no hace ruido;
suele pasar desapercibido en los
periódicos, en los congresos y en los
planes pastorales. Su discreción no
nace de una tendencia al secretismo,



sino de una realidad más profunda:
el hecho inevitable de que una parte
esencial de la verdadera historia se
fragua en la vida cotidiana. Así lo
intuyó una gran escritora del siglo
XIX: «El bien creciente del mundo
depende en parte de actos que no
pasan a la historia; que las cosas no
nos vayan tan mal a ti y a mí, cuando
podrían haber ido peor, se debe en
parte a tantos que vivieron fielmente
una vida oculta y descansan en
tumbas que nadie visita»[15].

Este estilo apostólico, que la Iglesia
está necesitando cada vez más,
cambia el mundo desde dentro.
Porque va despacio, sí, pero llega a lo
más profundo. Toca el corazón. Y el
corazón que ha sido tocado por la
gracia puede desorientarse, puede
desviarse, pero ha quedado marcado
a fuego. Así suelen nacer de
ordinario los verdaderos cristianos:
de la transmisión de corazón a
corazón. Cor ad cor loquitur, el



corazón habla al corazón, como
rezaba el lema cardenalicio de san
John Henry Newman. Así nació la
Iglesia, con unos pocos hombres y
mujeres transformados por el
encuentro con Jesús. Así tantas veces
renace también hoy, con simples
conversaciones entre amigos,
palabras sinceras, gestos auténticos,
que señalan una Presencia viva.

Este lento pero poderoso fluir de la
vida de una persona a otra tendrá
que adaptar su curso a cada
circunstancia. Como en toda época a
lo largo de la historia, tenemos la
apasionante tarea de buscar el modo
de «transmitir, según los tiempos —
adaptándose al lenguaje de los
hombres, comprendiendo su
mentalidad— el mensaje cristiano a
todas las almas»[16]. Casi siempre se
tratará de una transmisión personal.
Sin necesidad de grandes acciones o
manifestaciones. «Créeme, el
apostolado, la catequesis, de



ordinario, ha de ser capilar: uno a
uno. Cada creyente con su
compañero inmediato. A los hijos de
Dios nos importan todas las almas,
porque nos importa cada alma»[17].

Los primeros cristianos «no tenían,
por razón de su vocación
sobrenatural, programas sociales ni
humanos que cumplir; pero estaban
penetrados de un espíritu, de una
concepción de la vida y del mundo,
que no podía dejar de tener
consecuencias en la sociedad en la
que se movían»[18]. En el fondo, esta
es la misión que el Señor nos confía:
ser testigos, no solo maestros. Llevar
a los demás, antes que una serie de
enseñanzas y de principios morales,
el contacto con alguien vivo. Dejar
entrever, en nuestra vida concreta,
que Cristo es real. Que realmente
puede habitar nuestra historia,
nuestras relaciones, nuestras
debilidades. Y será ese contacto con
Cristo vivo, con Cristo resucitado, lo



que llevará a uno y otro a decir,
como en la mañana de Pentecostés,
«¿qué debemos hacer?» (Hch 2,37),
¿qué es lo que tengo que cambiar en
mi vida?, ¿dónde puedo saber más
sobre Dios?, ¿cómo puedo conocerlo
mejor? Y entonces será el momento
de hablar, de enseñar, de orientar.

San John Henry Newman, recién
declarado doctor de la Iglesia por
León XIV, se dirigía así al Señor:
«Quédate conmigo, y así empezaré a
brillar como tú brillas; a brillar de tal
modo que sea luz para los demás. La
luz, Jesús, vendrá toda de ti; no habrá
nada mío, ningún mérito de mi
parte. Serás tú quien brille, a través
de mí, sobre los demás. Déjame
alabarte así, como a ti te gusta:
iluminando a quienes me rodean.
Dales luz como me la das a mí;
ilumínalos conmigo, a través de mí.
Enséñame a irradiar tu alabanza, tu
verdad, tu voluntad. Haz que te
anuncie sin predicar: no con las



palabras, sino con el ejemplo; con la
fuerza contagiosa y la amable
influencia de mis obras; con mi
parecido a los santos, con el amor
desbordante de mi corazón»[19].

Es llamativo que quien tanto escribió
y predicó sobre la fe rezara de este
modo. Se entiende así que no se trata
de permanecer mudos: el Señor
quiere que estemos preparados para
dar razón de nuestra esperanza (cfr.
1P 3,15); pero nuestras palabras,
como nuestras obras, solo serán
fecundas si nuestro corazón arde con
el fuego de Cristo (cfr. Lc 24,32).
Quien sea apóstol de esta manera tal
vez no vea inmediatamente los
frutos, o no vea frutos
espectaculares. Pero tampoco los
vieron santa María y san Juan al pie
de la cruz, ni san Pablo en la cárcel,
como tampoco muchos cristianos a lo
largo de la historia. Y, sin embargo,
transformaron realmente el mundo.
Porque la Iglesia no renace por



movimientos de masas, sino por la
acción callada y paciente del
fermento, por transmisión de la vida
que llevamos dentro. Esa es la gran
responsabilidad que Dios pone en
nuestras manos. La Iglesia, y esta
parte de la Iglesia que es la Obra,
somos cada uno. Por eso san
Josemaría preguntaba a los
primeros: «Si yo me muero,
¿continuarás con la Obra?»[20].

[1] Cfr. F. M. Willam, Vida de María, la
Madre de Jesús, Herder, Barcelona
1982, p. 151.

[2] San Josemaría, Carta 1, n. 5.

[3] «Para ser levadura, es necesaria
una condición: que paséis
inadvertidos. La levadura no surte
efecto si no se mete en la masa, si no
se confunde con ella» (Carta 1, n. 5).
«Una sola cosa ha de distinguirnos: 



que no nos distinguimos. Por eso,
para algunas personas amigas de
llamar la atención, o de hacer
payasadas, somos raros, porque no
somos raros» (Ibid., n. 8).

[4] Ibid.,n. 5.

[5] Cfr. por ejemplo Amigos de Dios, n.
257; Carta 29, nn. 7-8; Forja, n. 973.

[6] Cfr. San Josemaría, En diálogo con
el Señor, n. 12.

[7] Cfr. San Josemaría, Instrucción, 19-
III-1934, nn. 6, 8, 14.

[8] San Pablo VI, Evangelii nuntiandi,
n. 41.

[9] San Josemaría, palabras de una
tertulia en torno a 1958, recogidas en
P. Rodríguez, «Omnia traham ad
meipsum: El sentido de Jn 12,32 en la
experiencia espiritual de Mons.
Escrivá de Balaguer», Romana 13
(1991/2) p. 349.



[10] Santa Teresa de Jesús, Las
moradas 6, 10.

[11] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 148.

[12] Así solía referirse san Josemaría al
apostolado en este contexto de
amistad que facilita la apertura
mutua del corazón. Cfr. L.
Flamarique, «Amistad», en 
Diccionario de san Josemaría Escrivá
de Balaguer, Monte Carmelo, Burgos
2013 (voz disponible en opusdei.org).

[13] San Josemaría, Surco, n. 191.

[14] F. Ocáriz, Carta pastoral,
1-11-2019, n. 18. Cfr. Francisco, 
Christus vivit, n. 176.

[15] G. Eliot, Middlemarch (vol. II),
Harper & Brothers, New York 1873, p.
452 (traducción nuestra).

[16] San Josemaría, Carta 6, n. 30.

[17] San Josemaría, Surco, n. 943.



[18] San Josemaría, Carta 29, n. 22.

[19] San John Henry Newman, 
Meditations and Devotions,
Longmans Green & Co, Nueva York-
Londres 1907, p. 365 (traducción
nuestra).

[20] S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp 1980, 6ª ed., p. 356.

Lorenzo De Vittori

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/de-corazon-a-
corazon-evangelizar-en-una-epoca-de-

cambios-ii/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/de-corazon-a-corazon-evangelizar-en-una-epoca-de-cambios-ii/
https://opusdei.org/es-hn/article/de-corazon-a-corazon-evangelizar-en-una-epoca-de-cambios-ii/
https://opusdei.org/es-hn/article/de-corazon-a-corazon-evangelizar-en-una-epoca-de-cambios-ii/
https://opusdei.org/es-hn/article/de-corazon-a-corazon-evangelizar-en-una-epoca-de-cambios-ii/

	De corazón a corazón: Evangelizar en una época de cambios (II)
	Como la levadura
	Testigos antes que maestros
	De corazón a corazón


