
opusdei.org

El cristianismo
burgués

Al comparar el reino de Dios
con un tesoro por el que uno lo
vende todo, Jesús desmarca el
cristianismo de valores como la
seguridad o la estabilidad, para
centrarlo en el riesgo, la misión,
la aventura de mejorar el
mundo.

04/09/2023

En una de sus Cartas, san Josemaría
hace un diagnóstico que mantiene
hoy toda su actualidad: «Es frecuente
—escribe—, aun entre católicos que

https://opusdei.org/es/tag/carta-san-josemaria/


parecen responsables y piadosos, el
error de pensar que sólo están
obligados a cumplir sus deberes
familiares y religiosos, y apenas
quieren oír hablar de deberes
cívicos»[1]. Enseguida aclara que
habitualmente «no se trata de
egoísmo: es sencillamente falta de
formación, porque nadie les ha dicho
nunca claramente que la virtud de la
piedad —parte de la virtud cardinal
de la justicia— y el sentido de la
solidaridad cristiana se concretan
también en este estar presentes, en
este conocer y contribuir a resolver
los problemas que interesan a toda la
comunidad»[2].

¿Un cristianismo individualista?

Estas carencias en la formación de la
conciencia cristiana no se deben solo
a problemas en la catequesis o
educación religiosa, sino que son
también el resultado de las



transformaciones mentales y sociales
que llegaron con la época moderna.
Serían, en buena medida,
consecuencia de una nueva cultura
que las personas han ido
adquiriendo por ósmosis, desde su
nacimiento.

Así lo explica Benedicto XVI en su
encíclica Spe Salvi cuando se
pregunta cómo surgió en la
modernidad la idea de que «el
mensaje de Jesús es estrictamente
individualista y dirigido solo al
individuo»[3]; o, también, cómo «se ha
llegado a interpretar la “salvación
del alma” como huida de la
responsabilidad respecto a las cosas
en su conjunto y, por consiguiente, a
considerar el programa del
cristianismo como búsqueda egoísta
de la salvación»[4]. Ambas ideas,
explica, serían resultado de una
secularización de la noción cristiana
de esperanza. Lo que sucedió es que
en la época moderna las grandes

https://opusdei.org/es/article/libro-electronico-enciclicas-de-benedicto-xvi/


posibilidades abiertas por el
progreso científico y las nuevas
formas de organización social
llevaron a pensar que el ser humano
podía restablecer, exclusivamente
por sus propios medios, el «paraíso
perdido». De este modo, la redención
del mundo pasó a ser algo que ya no
se esperaba «de la fe, sino de la
correlación apenas descubierta entre
ciencia y praxis»[5]: la ciencia y las
estructuras políticas iban a traernos
el cielo que la religión solo parecía
capaz de prometer para la otra vida.

En este proceso secularizador, la
religión no desaparece, pero se
privatiza; es decir, queda recluida al
ámbito de la vida individual. En el
ámbito público y social, Dios ya no
parece necesario para afrontar los
retos humanos. Además, con el paso
del tiempo, se llega a afirmar que la
restricción de la religión a la vida
privada asegurará la paz en
sociedades con ciudadanos que



profesan distintas religiones o que
son ateos. Esta forma de entender el
lugar de la religión en la vida social
ha sido también interiorizada con
frecuencia por los propios creyentes,
hasta el punto de llevarlos a adoptar
actitudes que se han convertido en el
blanco de una de las críticas más
habituales hacia la religión en los
tiempos modernos. Según esa crítica,
la esperanza cristiana consistiría en
un «puro individualismo, que habría
abandonado el mundo a su miseria y
se habría amparado en una salvación
eterna exclusivamente privada»[6]. Se
reprocha a los cristianos que lo que
de verdad les importa no es esta
vida, sino asegurarse un puesto en la
futura.

Sin embargo, nada más lejos de la
realidad del evangelio, que nos hace
prójimos de cualquier hombre
necesitado (cfr. Lc 10,36-37). Nuestra
fe «siempre implica un profundo
deseo de cambiar el mundo, de



transmitir valores, de dejar algo
mejor detrás de nuestro paso por la
tierra»[7]. San Josemaría lo decía con
fuerza: un cristiano debe volcarse
«para que haya cada día menos
pobres, menos ignorantes, menos
almas sin fe, menos desesperados,
menos guerras, menos inseguridad,
más caridad y más paz»[8]. Al mismo
tiempo, como ha recordado el Papa
Francisco, la Iglesia no es una ONG, y
tiene que estar en guardia para
evitar las diversas formas de
mundanización[9], poniendo siempre
en el centro de su actividad —
también la social— a Cristo.

La llamada a contribuir al desarrollo
del reino de Dios necesita así
armonizar dos principios: por un
lado, la conciencia de que este reino
es un don[10], y no algo que podamos
lograr por nuestras solas fuerzas; por
otro, la convicción de que a Dios no
le resulta indiferente nuestro afán
por hacerle cada vez más espacio en



nuestra vida. Está realmente en
nuestra mano ayudar a «abrir el
mundo para que entre Dios: la
verdad, el amor y el bien. (…)
Podemos liberar nuestra vida y el
mundo de las intoxicaciones y
contaminaciones que podrían
destruir el presente y el futuro»[11].
Además, aunque «en apariencia no
tengamos éxito o nos veamos
impotentes ante la superioridad de
fuerzas hostiles»[12], la virtud de la
esperanza nos permite experimentar
que es Dios quien, en último término,
guía la Historia.

Las crisis mundiales

Desde los comienzos del Opus Dei,
san Josemaría invitaba a quienes se
le acercaban a dedicar la propia vida
a trabajar para el reino de Dios, con
aquel lema ardiente: Regnare
Christum volumus! Precisamente en
una homilía sobre la esperanza
cristiana dejó escrito: «No nos ha



creado el Señor para construir aquí
una Ciudad definitiva. (…) Sin
embargo, los hijos de Dios no
debemos desentendernos de las
actividades terrenas, en las que nos
coloca Dios para santificarlas. (…)
Esta ha sido mi predicación
constante desde 1928: urge
cristianizar la sociedad; llevar a
todos los estratos de esta humanidad
nuestra el sentido sobrenatural, de
modo que unos y otros nos
empeñemos en elevar al orden de la
gracia el quehacer diario, la
profesión u oficio. De esta forma,
todas las ocupaciones humanas se
iluminan con una esperanza
nueva»[13].

Para conseguirlo, es decisivo que
Cristo reine en el corazón de cada
persona, puesto que el reino de Dios
no se reduce a una forma concreta
de organización social, ni es el
resultado de un conjunto de
estructuras humanas[14]. Para que los



cristianos sean sal y levadura en la
sociedad civil, lo primero es que
cultiven su relación con Dios. «El
reinado de Cristo se ha de establecer
ante todo en los corazones (…), pero
no para que cada uno dé gloria a
Dios independientemente de los
demás, sino en comunión con ellos
en la Iglesia (…) y en la misma
sociedad civil, donde los cristianos
están llamados a ser sal y levadura
(…). Cristo solo reina plenamente en
el corazón de quien quiere que reine
también en la sociedad en la que
vive»[15].

Un conocido punto de Camino
expresa esta convicción de modo
lapidario: «Un secreto. —Un secreto,
a voces: estas crisis mundiales son
crisis de santos. —Dios quiere un
puñado de hombres “suyos” en cada
actividad humana. —Después... “pax
Christi in regno Christi” —la paz de
Cristo en el reino de Cristo»[16].
Parece claro que san Josemaría no

https://escriva.org/es/camino/


concebía la vida cristiana como algo
meramente intimista, sino como un
impulso que abarca todas las
dimensiones humanas, incluidas las
sociales[17]. En otro lugar escribe:
«Ésta es tu tarea de ciudadano
cristiano: contribuir a que el amor y
la libertad de Cristo presidan todas
las manifestaciones de la vida
moderna: la cultura y la economía, el
trabajo y el descanso, la vida de
familia y la convivencia social»[18].
Respetando la libertad de los demás,
los cristianos están llamados a llevar
la luz del evangelio a cada rincón.

El núcleo del mensaje del Opus Dei,
la búsqueda de Dios en el trabajo y
en la vida ordinaria, asume que el
mundo es un lugar de encuentro con
Dios. Lo recuerda el Concilio
Vaticano II al enseñar que los
cristianos estamos llamados a
redimir las estructuras temporales
desde dentro, por medio del trabajo
profesional y colaborando con los



demás ciudadanos[19]. En la raíz de
esta enseñanza se encuentra la
verdad de la creación: «Si el mundo y
todo lo que en él hay —menos el
pecado— es bueno, porque es obra
de Dios Nuestro Señor, el cristiano,
luchando continuamente por evitar
las ofensas a Dios —una lucha
positiva de amor—, ha de dedicarse a
todo lo terreno, codo a codo con los
demás ciudadanos; debe defender
todos los bienes derivados de la
dignidad de la persona. Y existe un
bien que deberá siempre buscar
especialmente: el de la libertad
personal»[20].

Al hablar del trabajo como lugar de
encuentro con Dios, san Josemaría
solía precisar que se trata de
«santificar el propio trabajo,
santificarse en su trabajo, y santificar
a los demás con el trabajo»[21]. El
trabajo configura y transforma tanto
a la persona que lo realiza como la
realidad sobre la que actúa, es decir,



el mundo[22]. En este sentido, podría
decirse que la santificación del
trabajo es, a la vez, camino para que
la persona se acerque a Dios y para
redimir las estructuras temporales:
colaborar en ese movimiento por el
que el Señor atrae hacia sí a todos
(cfr. Jn 12,32).

El riesgo del cristianismo burgués, o
la pérdida del sentido de misión

«¡No te me aburgueses!», solía decir
san Josemaría[23], para advertir de un
riesgo que existe en la vida
espiritual: el de acabar por evitar
todo lo que requiera esfuerzo,
ignorando la exigencia que atraviesa
de arriba abajo el Evangelio. Estas
líneas de Surco retratan, con un
punto de ironía, ese cristianismo
aburguesado: «Ideológicamente eres
muy católico. El ambiente de la
Residencia te gusta... ¡Lástima que la
Misa no sea a las doce, y las clases
por la tarde, para estudiar después

https://escriva.org/es/surco/


de cenar, saboreando una o dos
copas de coñac! —Ese ‘catolicismo’
tuyo no responde a la verdad, se
queda en simple
aburguesamiento»[24].

Es importante tener en cuenta que
también se puede hablar de
cristianismo burgués en otro sentido,
complementario de este primero. Se
trata de una concepción de la vida
religiosa en la que ha quedado
oscurecido u olvidado el fuerte
sentido de misión del mensaje
evangélico. En este planteamiento, la
vida espiritual tiende a reducirse al
cumplimiento personal de normas
morales y de una serie de prácticas
de piedad. Parece olvidarse aquella
petición del Padrenuestro —«venga a
nosotros tu reino»— que lleva a los
creyentes a transformar el mundo
con su trabajo y con su oración. Por
usar las palabras de san Josemaría, la
llamada a «santificar a los demás con
el trabajo» se vería reducida en el

https://opusdei.org/es/article/papa-francisco-padrenuestro-catequesis/


mejor de los casos a un apostolado
individual, sin el horizonte de
transformar el mundo; o quedaría
escondida detrás de las anteriores
—«santificar el trabajo y santificarse
con el trabajo»—, que a su vez
perderían casi toda su razón de ser.

El cristianismo burgués, en este
segundo sentido, sería una de las
manifestaciones de la concepción
individualista de la religión ante la
que alertaba Benedicto XVI. De
nuevo, no estaríamos tanto ante el
fruto de una elección individual
como ante el resultado de una
concepción de la vida que ha ido
configurando casi
imperceptiblemente la mentalidad
de las personas, a través de la cultura
y la educación. De hecho, aunque la
noción de burgués se refiere a un
estatus social (personas de clase
acomodada, que no han sufrido
grandes carencias en su vida ni han
tenido que realizar particulares



esfuerzos para conseguir lo que
deseaban), al hablar aquí de
cristianismo burgués no se quiere
decir que sea algo propio de ese
grupo social. Se trata, en realidad, de
una mentalidad que puede
encontrarse en personas que
pertenecen a distintas clases sociales,
según la cual el valor supremo que se
debe perseguir en la vida es la
estabilidad. En sus escritos, san
Josemaría urge a salir al paso de esta
concepción: «Tienes obligación de
llegarte a los que te rodean, de
sacudirles de su modorra, de abrir
horizontes diferentes y amplios a su
existencia aburguesada y egoísta, de
complicarles santamente la vida, de
hacer que se olviden de sí mismos y
que comprendan los problemas de
los demás»[25].

Desde un punto de vista religioso, la
mentalidad burguesa resulta
problemática, porque tiende a
apagar el sentido de misión. El



cristiano burgués busca ante todo la
moderación y la seguridad. En
cambio, quien descubre que tiene
una misión, algo importante que
hacer en la vida, está dispuesto a
arriesgar y a embarcarse en
aventuras de final incierto. El
Evangelio es muy ilustrativo a este
respecto. Por ejemplo, al mostrarnos
cómo Pedro, Santiago y Juan,
«dejándolo todo, lo siguieron» (Lc
5,11); al comparar el reino de Dios a
un tesoro escondido, por el que uno
está dispuesto a venderlo todo (Mt
13,44); o al recoger las palabras de
Jesús al escriba que dice estar
dispuesto a seguirle adonde vaya:
«Las zorras tienen madrigueras y los
pájaros nidos, pero el Hijo del
hombre no tiene dónde reclinar la
cabeza» (Mt 8,20).

Ciertamente, las personas siempre
necesitamos un mínimo de
seguridad, y muy especialmente en
épocas tan inciertas como la actual.



El problema está en convertir la
seguridad o la estabilidad en los
valores dominantes, la meta a la que
se aspira en la vida. Quien adopta esa
mentalidad difícilmente siente la
necesidad de mejorar las cosas y
tiende a conformarse con lo que hay,
porque no desea complicarse la vida.
Por el contrario, el sentido de misión
que forma parte del ADN del
cristianismo lleva a vivir la vida
como una aventura, pensando cuál
será el mejor modo de servir a Dios y
a los demás con la propia profesión.

No por conocido resulta menos
elocuente a este respecto el
encuentro de Jesús con el joven rico.
Este joven sería el prototipo del
cristiano burgués: alguien que
cumple los mandamientos, que tiene
buena voluntad e incluso nobles
deseos, pero que no es capaz de
arriesgar para seguir la llamada de
Jesús. El obstáculo son las riquezas,
que se pueden entender tanto en el



sentido literal de bienes materiales
como en el sentido de la posición
social o de las seguridades
alcanzadas. Cuando Jesús le dice:
«Una cosa te falta. Anda, cuanto
tienes véndelo y dáselo a los pobres;
luego, ven y sígueme» (Mc 10,21) lo
está invitando a abandonar sus
seguridades y a confiar plenamente
en Él.

El cristiano es «esencialmente social»

La escena del joven rico pone de
manifiesto que uno de los principales
problemas del cristianismo burgués
es que reduce el cristianismo a la
moral. Aunque el Evangelio se
expresa en una moral y tiene
consecuencias prácticas, no es ese el
núcleo de la vida cristiana. La
esencia del cristianismo no consiste
en ser «buena persona» sino en
encontrarse e identificarse con una
persona, Jesucristo: el único que es
verdaderamente bueno (cfr. Mc



10,18). Lo que movió a Pedro,
Santiago y Juan a dejarlo todo no fue
un ideal ético, sino la fascinación que
les produjo descubrir al Mesías.

Se podría decir que en el
cristianismo burgués la vida religiosa
es algo aburrido y previsible: unas
prácticas de piedad, unos
sacramentos, la necesidad de luchar
y la confesión como una «tintorería»
para quitar las manchas[26]. En
cambio, la religiosidad genuina
siempre va acompañada de la
sorpresa, de las sucesivas
conversiones y del descubrimiento
de nuevos Mediterráneos, que
habitualmente no son fruto de
experiencias extraordinarias, sino de
la perseverancia en la relación con
Dios[27].

El cristianismo burgués puede llevar
también a una distorsión del
Evangelio ante la que previene
Benedicto XVI en Spe Salvi: pensar



que lo único importante es que yo me
salve[28]. Ciertamente, el Juicio de
Dios será personal y no se nos puede
pedir responsabilidad por las
decisiones que otro haya tomado
libremente. Sin embargo, la vida
cristiana no conduce a una
perfección “egoísta”, que nos
encierre en nosotros mismos, sino
que pone el centro de la vida fuera
del yo: en la entrega, el servicio, la
renuncia, el seguimiento. Una
persona no se salva sola, en el
sentido de ella con independencia de
los demás. Por eso, en el Juicio
personal se nos preguntará de qué
modo hemos contribuido a llevar el
mundo hacia Dios, implicándonos en
las vidas de quienes caminan a
nuestro lado (cfr. Mt 25, 31-46).
Necesitamos preguntarnos, pues, de
qué modo nos preocupamos del bien
de nuestros prójimos: cómo los
acompañamos, los consolamos, los
alentamos.



En la Carta citada al comienzo, san
Josemaría afirma que «un cristiano
no puede ser individualista, no
puede desentenderse de los demás,
no puede vivir egoístamente, de
espaldas al mundo: es esencialmente
social, miembro responsable del
Cuerpo Místico de Cristo. (…) Nuestra
labor apostólica contribuirá a la paz,
a la colaboración de los hombres
entre sí, a la justicia, a evitar la
guerra, a evitar el aislamiento, a
evitar el egoísmo nacional y los
egoísmos personales: porque todos se
darán cuenta de que forman parte de
la gran familia humana, que está
dirigida por voluntad de Dios a la
perfección. Así contribuiremos a
quitar esta angustia, este temor por
un futuro de rencores fratricidas, y a
confirmar en las almas y en la
sociedad la paz y la concordia: la
tolerancia, la comprensión (…), el
amor»[29].



En esas mismas páginas, san
Josemaría comparte uno de sus
grandes deseos: «Querría que, en el
catecismo de la doctrina cristiana
para los niños, se enseñara
claramente cuáles son estos puntos
firmes, en los que no se puede ceder,
al actuar de un modo u otro en la
vida pública; y que se afirmara, al
mismo tiempo, el deber de actuar, de
no abstenerse, de prestar la propia
colaboración para servir con lealtad,
y con libertad personal, al bien
común»[30].

Esos son de hecho los cauces por los
que discurre la enseñanza social de
la Iglesia, saliendo al paso de una
concepción de la vida cristiana que
se centra en los deberes religiosos y
familiares, pero olvida los deberes
cívicos[31]. La vida espiritual no es
algo «intimista», ni la llamada a
hacer realidad el reino de Dios se
puede identificar solo con el afán
apostólico personal. Es preciso tener,



además, el deseo de mejorar el
mundo por medio del propio trabajo,
ya sea en el ámbito público o en el
hogar. Y eso requiere concebir la
propia profesión como un servicio, es
decir, como un medio de servir a
Dios y a los demás. «Necesitamos que
el Señor nos agrande el corazón, que
nos dé un corazón a su medida, para
que entren en él todas las
necesidades, los dolores, los
sufrimientos de los hombres y las
mujeres de nuestro tiempo,
especialmente de los más débiles»[32].

El hecho de que algunas legislaciones
y modos de vivir se hayan alejado del
mensaje evangélico debería
llevarnos a pensar qué más podemos
hacer los cristianos. Y, también, qué
podríamos haber hecho mejor: por
qué quizá en ocasiones hemos dejado
de ser levadura, sal, luz. En la
medida en que —como señala san
Josemaría— esto no se deba al
egoísmo o a la mala voluntad, sino a



carencias en la formación[33], cabe
preguntarse: ¿qué es lo que puede
estar faltando en la transmisión de la
fe? Allí donde se haya extendido el
cristianismo burgués, convendrá
despertar de nuevo el sentido de
misión, para ponerse al servicio de
ese reino de Dios que está ya entre
nosotros[34].

[1] San Josemaría, Carta 3, n. 46.

[2] Ibidem.

[3] Benedicto XVI, Spe Salvi, n. 16.

[4] Ibidem, n. 16.

[5] Ibidem, n. 17.

[6] Ibidem, n. 13.

[7] Francisco, Evangelii gaudium, n.
183.



[8] San Josemaría, Carta 8, n. 1.

[9] Francisco, Homilía, 16-V-2020.

[10] Spe Salvi, n. 35.

[11] Ibidem.

[12] Ibidem.

[13] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
210.

[14] Cfr. Spe Salvi nn. 24-25.

[15] E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid,
2011, vol. I, pp. 411-412.

[16] San Josemaría, Camino, n. 301.

[17] Cfr. E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad, vol. I, p. 412.

[18] San Josemaría, Surco, n. 302.

[19] Cfr. Lumen Gentium, n. 36.



[20] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 184.

[21] San Josemaría, Conversaciones, n.
55.

[22] Cfr. Juan Pablo II, Laborem
Exercens, nn. 5-6.

[23] San Josemaría, Forja, n. 936.

[24] Surco, n. 716.

[25] Forja, n. 900.

[26] Cfr. Francisco, Homilía, 21-
III-2017.

[27] Cfr.Forja, n. 570.

[28] Spe Salvi, nn. 13-14.

[29] San Josemaría, Carta 3, nn. 37-38.

[30] Ibidem, n. 45.

[31] Ibidem, n. 46.



[32] Mons. F. Ocáriz, A la luz del
Evangelio, pp. 199-200.

[33] San Josemaría, Carta 3, n. 46.

[34] Cfr. Lc 17,20.

José María Torralba

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/cristianismo-
burgues-mision-religion-sociedad/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/cristianismo-burgues-mision-religion-sociedad/
https://opusdei.org/es-hn/article/cristianismo-burgues-mision-religion-sociedad/
https://opusdei.org/es-hn/article/cristianismo-burgues-mision-religion-sociedad/

	El cristianismo burgués

