opusdei.org

«Después de 50 anos,
por fin, he
conseguido salir de
dudas»

Juan Arana es catedratico
emérito de Filosofia en la
Universidad de Sevilla. A lo
largo de su carrera ha sido
profesor invitado en la
Universidad de Navarra y ha
defendido en multiples foros la
compatibilidad entre fe y razon.
Por eso, a muchos colegas les
extrafié cuando, el pasado
verano, publico el libro
“Teologia para incrédulos”, en
el que cuenta su camino hacia



la fe, que culmino hace un par
de afios.

27/07/2021

¢Como resumiria su proceso de
conversion?

Hay muchos tipos de conversiones
pero para mi son especialmente
significativas dos. Por un lado, la
conversion filosofica, por decirlo asi,
que consiste en aclarar con las
fuerzas que el hombre tiene y con las
ayudas que recibe de forma natural -
su educacion, inteligencia, los datos
que va recogiendo, los maestros que
tiene o los libros que lee- las
respuestas que se refieren a Dios.
Pero no se puede decir que ha
recibido ninguna gracia
sobrenatural, ni que ha dado el paso
hacia una religion verdaderamente
vivida al cien por cien.



Una segunda conversion seria la
religiosa, que implica recibir una
gracia exterior que permite dar ese
paso de asumir no solamente que
Dios existe, sino que tiene un
nombre, Jesucristo, y que su venida
esta canalizada a través de la Iglesia
catolica, que él instituyd. A veces las
dos se juntan o a veces una opaca a
la otra.

En mi caso, nunca he sido ateo.
Desde los 18 afios tenia muy claro
que, aunque la existencia de Dios
como un ser personal no se podia
demostrar como si fuese un teorema
matematico, las pruebas que hay a
favor son superiores a las que hay en
contra. Pero la conversion religiosa
se me resistio mucho mas. A raiz de
la crisis del 68 y de mi estancia en
Madrid en aquellos tiempos, yo tenia
unas restricciones mentales que no
me permitian decir al cien por cien
“si, creo que eso es asi”.



¢Qué tipo de dudas tenia?

Mi busqueda ha sido intelectual. Eso
no significa que niegue lo afectivo, lo
sentimental, lo imaginativo, sino que
para mi esas dimensiones de la vida
humana no eran tan problematicas.
Naci en una familia feliz, mis padres
me querian, he tenido hermanos...
En el mundo he encontrado mucha
mas buena gente que mala gente.
También encontré una mujer de la
cual me enamoré y llevamos mas de
50 afios juntos. Mi fallo era la parte
intelectual.

¢Cuando diria que comenzo su
proceso hacia la fe?

Yo siempre quise salir de mis dudas,
desde muy joven. A los 20 afios pensé
que debia dedicarme a resolverlas,
no de una manera tangencial, sino
como algo central en mi vida. Y por
eso estudié filosofia y he sido


https://es.wikipedia.org/wiki/Juan_Arana

profesor de esta disciplina. Con lo
cual, he tenido la suerte de que me
han pagado por aquello que queria
hacer.

Y lo mas grande es que, al cabo de 50
afios, he conseguido realmente salir
de dudas y he pasado de la
incredulidad a la fe. En cierto modo,
el libro es una especie de dar cuenta
de ese largo proceso, no de negacion
de la fe, sino de la falta de
sentimiento de una persona que esta
en una situacion de dudas y que
tiene que dar todas las vueltas
posibles al tema. No para estar cien
por cien seguro, porque esa
seguridad no se tiene nunca, sobre
todo en las cuestiones realmente
importantes. Pero si de una manera
suficiente como para asumir una
identidad como creyente.

Como la persona que de repente
tiene la corazonada de que tal
numero va a salir en la loteria y es


https://bac-editorial.es/es/popular/1733-teologia-para-incredulos.html

capaz de apostar todo lo que tiene.
Mientras uno no es capaz de dar ese
paso de apostar absolutamente todo
lo que tiene a un determinado
numero, en este caso a Dios a través
de Jesucristo y a través de la Iglesia
catdlica, no puede decir que es
creyente al cien por cien. Yo ese paso
solamente lo di hace dos afios y
desde entonces estoy recogiendo los
frutos de toda una vida de trabajo, de
dudas, de sufrimientos y también de
alegrias.

cCuanto ha tardado en escribir
todo este proceso?

Este libro no esta escrito en un dia, ni
en un mes. Lo he ido escribiendo a
trozos, a lo largo de los ultimos
veinte afios. Poco a poco, a medida
que iba resolviendo cierta duda o
que tenia cierta experiencia, escribia
un capitulo, lo iba redondeando. Y
asi se ha ido segmentando como si
fuese una estalactita, hasta que he



vuelto a la practica de los
sacramentos, el paso decisivo hacia
la religion.

Te puede interesar. conferencia de
Juan Arana en la Universidad de
Navarra: "La filosofia en las
relaciones entre fe y ciencia"

¢Podria decirse que este es un
libro para ayudar a los que no
creen?

Es muy dificil totalizar. De la misma
manera que hay muchos tipos de
creyentes y también hay muchos
tipos de ateos y muchos tipos de
incrédulos y de agndsticos. Me
imposible, dar una receta que pueda
valer para todos.



Yo he trabajado practicamente toda
mi vida en una universidad publica y
en un ambiente, el filosofico, que es
prioritariamente no creyente; porque
la mayor parte de la gente que
estudia filosofia no ve la religion
como la primera alternativa. Y en ese
sentido me siento muy proximo a
ellos.

Todos tenemos nuestras dudas,
nuestras esperanzas y, de alguna
manera, nuestra fe. Cada uno tiene
que ir saliendo poco a poco de ese
agujero y buscar las certezas que
sean esenciales para poder llevar a
cabo una existencia con sentido. La
busqueda del incrédulo es la
busqueda de un sentido que no
encuentra, pero que por lo menos
tiene una cierta esperanza de
encontrar. Yo le diria a cualquier
incrédulo, o a cualquier ateo, 0 a
cualquier persona, que no renuncie a
las esperanzas que tiene y que al
final la cosa no es tan dura, tan



dificil, tan negra, tan pesimista como
en los momentos mas de mayor
decaimiento.

Nietzsche, Marx... La idea de que
los hombres creen en Dios para
encontrar la esperanza ante los
temores y sufrimientos del mundo
ha calado mucho en nuestro
tiempo. ¢Usted qué responderia?

En la filosofia de los ultimos dos
siglos la actitud dominante parece
que se inclina hacia el ateismo, o por
lo menos a una situacion de duda, de
escepticismo. Incluso ha generado
toda una actitud, que es lo que se
llama filosofia de la sospecha, que
pone entre paréntesis cualquier
presunta verdad o cualquier
presunta afirmacion.

Creo que esa actitud critica, en cierto
modo es buena, puesto que uno tiene
que tener el juicio para valorar
cuando algo es una buena respuesta
y cuando es una pseudo respuesta.



Lo que ocurre es que no se puede
automatizar y decir “por sistema
niego todo lo que se me plantee”. Hay
toda una jerarquia de sospechasy de
afirmaciones.

Yo opino que lo interesante de la
filosofia es la actitud de confirmar
que, efectivamente, no es que lo
tenga todo absolutamente claroy
seguro, pero soy una persona capaz
de apostar. Y voy a apostar fuerte por
lo que considero que es mas
probablemente verdadero.

Lo que criticaria es la cerrazon, el
poner el “no” por delante. Es mejor
estar dispuesto a comprobar si lo que
me presentan como verdad resiste
mis dudas y también si resiste mi
indagacion. Cuando honradamente
se mantiene esa actitud de intentar
ser un poco neutral, al final uno
empieza a notar que por dentro las
cosas no estan tan fosilizadas, tan
inmoaviles.



Una buena noche estrellada en el
campo es un espectaculo tan
maravilloso, tan sublime, que te hace
plantearte si realmente es posible
que eso esté ahi sin mas. Tiene que
tener un sentido. Entonces ya no es
la pregunta de si hay sentido, sino
cual es el sentido. Una vez que uno se
pone en esa tesitura, al final llega a la
conclusion de que no estamos solos y
de que merece la pena hacer esa
apuesta importante.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/conversion-
juan-arana-filosofo/ (23/01/2026)


https://opusdei.org/es-hn/article/conversion-juan-arana-filosofo/
https://opusdei.org/es-hn/article/conversion-juan-arana-filosofo/
https://opusdei.org/es-hn/article/conversion-juan-arana-filosofo/

	«Después de 50 años, por fin, he conseguido salir de dudas»

