
opusdei.org

Construir la ciudad
de la esperanza

El Centro Baytree -a cargo de
fieles del Opus Dei- celebró en
enero su décimo aniversario
con la presencia de la princesa
Anne. La periodista Christina
White ha hablado con la
directora, Mae Parreño.

08/03/2002

A finales de los 80, vivía en
Stockwell, en las afueras de Brixton.
En aquella época, como ahora, en
Brixton estaba la Electric Avenue, el
famoso mercado e imperio que ya



por aquel entonces comenzaba a
desmoronarse. Los disturbios del
verano habían incendiado las calles y
sembrado la anarquía en la zona.
Muchas casas habían sido
abandonadas. Aunque presentaba
síntomas de regeneración, la pobreza
aún definía la zona. El invierno
inglés empeoró las cosas; la lluvia, el
frío... puso todo al borde de la
desolación.

Veinte años después, persisten la
pobreza y el racismo, pero ha habido
mejoras tangibles, patentes. Hay un
nuevo espíritu en Brixton, un nuevo
corazón en esta comunidad antes
dividida, y en el centro, un grupo de
mujeres que están reescribiendo las
reglas de la armonía racial.

Baytree está inspirado en el esfuerzo
de un sacerdote jesuita, rev. Hugh
Thwaites, cuya única motivación fue
hacer algo positivo. Solicitó los
locales e inauguró un comedor



popular, en el que además ofrecía
clases de catecismo y rosario como
“alimento” adicional.

Enseguida recibió ayuda y la
iniciativa fue de boca en boca. El rev.
Hugh quería contar con
profesionales, necesitaba
voluntarios, organizados sistemática
y jerárquicamente. Entonces acudió
a un sacerdote del Opus Dei:
“Necesito buenos católicos. Personas
que conozcan bien el catecismo y que
estén comprometidas con su fe”, le
dijo.

Actualmente, Baytree ayuda a más de
1.000 mujeres y ha abierto nuevos
locales en Brixton Road. Es un centro
basado en un proyecto caritativo
destinado a mujeres y niños, que ha
tenido que pelear para conseguir
fondos públicos.

Lo gestionan mujeres del Opus Dei,
una institución católica fundada en
1928 por el beato Josemaría Escrivá.



Baytree sorprende, porque estas
mujeres lo han construido de la nada
y han consolidado una comunidad
real y llena de vida.

Mae Parreño es la directora de
Baytree desde 1995. “Esto se
construyó rápidamente gracias a la
oración”, dice. “Lo bueno de nuestra
fe es que es santa. Puedes hacer
crecer lo que sea dónde sea. Cuentas
con el honor de la palabra dada, y
con la generosidad y el sacrificio”.

Baytree está dirigido por mujeres de
la Obra, pero la finalidad es más
profesional que apostólica. El
objetivo principal es la adaptación
social de los desfavorecidos. El
centro ofrece cursos de aprendizaje
de inglés e informática, programas
para jóvenes y planes de
voluntariado. Una guardería permite
a las madres asistir a clases. Cuando
acaban las clases en los colegios, se
ayuda a los jóvenes a realizar sus



tareas, con el fin de que no
abandonen los estudios.

Normalmente, es fácil ganar la
confianza de las mujeres. Se les
enseña, por ejemplo, a hacer
compatibles el trabajo y la familia, a
mostrarles cómo relacionarse con los
demás, etcétera. El mensaje de
Baytree es innegablemente atractivo:
buscar la inclusión social, y actuar y
vivir como una familia para lograr la
armonía racial.

Mae Parreño es pequeñita y elegante,
de voz menuda y brillante sonrisa.
Nacida en Filipinas, tiene el
desparpajo de su tierra: mueve las
manos con elegancia y expresividad.
Mae está orgullosísima de las
mujeres que acuden a Baytree y de lo
que están consiguiendo. Aún
recuerda los años en los que ella
misma se sentía una extranjera, por
lo que comprende bien lo que es la
exclusión.



El miércoles la princesa Anne visitó
el centro. Mae Parreño acogió la
visita como una oportunidad para
acceder a la tradición, a la realeza, a
la quintaesencia británica. “Nuestra
gente procede de culturas muy
variadas y aún no han asimilado el
modo de ser británico”, explica. “Su
integración no es profunda”.

Le pido su opinión sobre si la
identidad cultural debe quedar
subsumida; ¿Cuál es su idea de la
integración? “Tenemos un Dios, un
Padre. Musulmanes, cristianos, y no
creyentes acuden aquí
indistintamente, y hay unidad en la
diversidad. No predicamos una fe;
simplemente, creemos en un
concepto de la familia”.

Mae continúa: “Tratamos a la gente
con dignidad y procuramos
enseñarles a que tengan respeto por
los demás. Yo, por ejemplo, atiendo a
mi hija de tres años del mismo modo



que atiendo a mi marido. No creo en
la jerarquía. En una familia hay que
guiarse por amor. Es simple, pero
funciona”.

Mae Parreño se licenció como
bióloga marítima, y durante unos
años desarrolló labores de
investigación en universidades de
Filipinas y del Reino Unido. Dejó su
trabajo al poco de quedarse
embarazada: “Para todas las cosas
hay un tiempo. Entonces, quería
centrar mi atención en mi
matrimonio y mis hijos”.

En occidente estamos gobernados
por los dictados del capitalismo, por
asuntos de dinero. El padre de Mae
fue asesinado cuando ella tenía cinco
años: había presenciado un
homicidio y los causantes no
quisieron que quedaran testigos. La
vida de Mae, pobre, pasó a ser aún
más pobre. Su familia atravesó



verdaderos apuros, pero era una
pobreza material, no espiritual.

Recuerda cómo, siendo niña, no tenía
dinero para dejar en Navidad una
ofrenda ante el pesebre del Niño.
Entonces, se ponía a cantar,
ofreciendo así su voz. “Fui entrenada
para ganarme la vida”, dice. Por eso,
congenia bien con las mujeres que
están solas. “Aquellos años sirvieron
para unirnos a mi madre, a mi
hermano y a mí. Había tanta riqueza
en nuestra fe, que sabíamos que el
mejor regalo que teníamos eran los
demás”, recuerda.

La fe de Mae Parreño quedó marcada
por esta tragedia. Siendo una niña,
de camino al colegio, entró en una
iglesia Católica y “habló” al Santísimo
Sacramento. Con su padre muerto,
ella se acercó más y más al “Padre
del Cielo”, reconciliándose así con su
dolor. Esto explica por qué, para ella,
“una familia” es el camino natural



para combatir la incomprensión
racial. Ella habla de “filiación
divina”, como una forma de
dependencia de Dios. “Recuerdo mi
profunda alegría”, dice. “Mi fe forjó
mi carácter y me hizo tener
esperanzas; fue mi tabla de
salvación”.

Su encuentro con el Opus Dei fue
casual, durante una confesión en la
iglesia de St. James, en Londres. Su
marido, que había pasado a confesar
primero, volvía con una sonrisa. “Te
gustará este sacerdote”, le dijo, “es de
tu estilo”. Ese día, Mae comenzó un
intenso periodo de crecimiento
espiritual que ella describe como un
“retorno a casa”. Aquel sacerdote
pertenecía al Opus Dei.

“Me hizo entender que Dios está en
lo ordinario, en lo de todos los días.
Que yo podía continuar con mis
cosas, con mi vida, y seguir a la vez
una vocación. Incluso cuando estás



alimentando de noche a tu bebé,
puedes alabar a Dios y agradarle”.
Fue el desenlace de una intensa
búsqueda de algo extraordinario, de
lo que Escrivá llamó “un camino de
santidad”.

El Opus Dei también tiene
detractores. El mensaje de Escrivá es
la santificación del trabajo ordinario.
“Ser sensibles a los problemas del
hombre y afrontarlos directamente,
con sentido de responsabilidad, y
dándoles una solución cristiana”.
Pero esa resolución cristiana a veces
le ha costado acusaciones de
extremismo conservador, de
mantener ciertos nexos con el
fascismo, de coquetear con las
mortificaciones o con los
arrepentimientos mortales. ¿Busca el
Opus Dei dividir y conquistar?

Mae se esfuerza por vocalizar ante la
pena que le producen estos
“malentendidos”. Simplemente, dice,



se trata de dar vida al regalo que
todos hemos recibido en el bautismo.
Su única crítica, si así puede
llamarse, es que la apertura a Dios le
hace a uno mismo vulnerable. Lo
explica: “Cuando veo sufrir a alguien,
estoy viendo sufrir a Cristo, y yo soy
parte de ese Cuerpo”.

Actualmente, el Opus Dei cuenta con
80,000 miembros en todo el mundo.
Su fundador será canonizado
próximamente. Llevó a cabo su
misión: situar a los laicos al frente de
la vida religiosa. Como dijo
recientemente el cardenal emérito de
Viena Franz König, esto confirma que
Escrivá ni es un alien, ni un
donnadie.

Mae Parreño no busca santos. La
mayoría de los cursos de Baytree
están acreditados y las mujeres que
los cursan buscan después un
empleo.



Pero son las pequeñas victorias
humanas las que dan sentido a este
lugar. “Muchas de estas mujeres han
sido abandonadas; la sociedad no
tiene un lugar para estas madres. Yo
les repito que no pueden poner un
precio al amor incondicional que
deben tener por sus hijos; les digo
que mantengan en pie sus
compromisos y, de esa manera, ellas
mismas se sentirán en pie”.

El centro Baytree es igual que otros
muchos. Lo único que lo diferencia
es la espiritualidad de la gente que se
ha sacrificado trabajando en él,
porque su esfuerzo procede de un
verdadero sentido de vocación.

Las mujeres a las que ayudan son
verdaderas mujeres, a menudo sin
esperanza, que han recibido una
oportunidad para hacer algo con sus
vidas. Están rompiendo el molde.

Mae Parreño confía en que este
modelo se extienda y se puedan abrir



nuevos centros en todo el país.
Baytree es una iniciativa profesional
que puede adaptarse a otras
ciudades y comunidades raciales. “Yo
sólo puedo compartir aquello que me
llena de fuerza”, dice Mae: “Es el
lenguaje de la esperanza”.

Christina White // The Catholic
Herald

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/construir-la-
ciudad-de-la-esperanza/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/construir-la-ciudad-de-la-esperanza/
https://opusdei.org/es-hn/article/construir-la-ciudad-de-la-esperanza/
https://opusdei.org/es-hn/article/construir-la-ciudad-de-la-esperanza/

	Construir la ciudad de la esperanza

