
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (IX): No
temas, que yo estoy
contigo

A lo largo de nuestra vida de
oración también aparecerán
dificultades o dudas. Hay
muchas razones para pensar
que en esos momentos Dios está
especialmente cerca.

03/09/2020

· Otros artículos de la serie
"Conocerle y conocerte".

https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/


Aproximadamente seis siglos antes
del nacimiento de Jesús, el pueblo
judío se encontraba dominado por
Babilonia. Muchos habían sido
llevados prisioneros a tierra
extranjera. Las promesas antiguas
parecían desvanecerse. La tentación
de pensar que todo había sido un
engaño era muy próxima. En este
contexto, surgen textos proféticos
sobre la liberación del pueblo y,
especialmente, oráculos de mucha
hondura espiritual en los que Dios
nos manifiesta su cercanía en todo
momento. «No temas», repite una y
otra vez: «Si atravesaras por aguas,
estaría contigo; si por ríos, no te
anegarían. Si caminaras por el fuego,
no te quemaría, ni te abrasarían las
llamas» (Is 43,1-2). Y continúa más
adelante: «No temas, que yo estoy
contigo (…). Traedme a mis hijos
desde lejos y a mis hijas desde los
confines de la tierra» (Is 43,5-6).



Un estribillo constante

En el Nuevo Testamento, como es
lógico, no desaparece esa llamada a
confiar en Dios, no cesa ese consuelo
en medio de las inquietudes de la
vida. Algunas veces el Señor se sirve
de sus ángeles, como cuando se
dirige a Zacarías, esposo de santa
Isabel, el día en que entró a ofrecer
incienso al santuario; eran ya un
matrimonio anciano y no habían
podido tener hijos hasta ese
momento. «No temas, porque tu
oración ha sido oída» (Lc 1,13), le
dice el ángel. Los mensajeros de Dios
habían llevado un anuncio similar
tanto a san José cuando no sabía si
recibir o no a María en su casa (cfr.
Mt 1,20), como a los pastores cuando
se atemorizaron al saber que Dios
quería que fueran los primeros en
adorar al niño Jesús recién nacido
(cfr. Lc 2,10). Esta y otras muchas
ocasiones son una muestra de que el
Señor siempre quiere acompañarnos



en las decisiones importantes de
nuestra existencia.

Pero no solo los profetas y los ángeles
son portadores de ese «no temas».
Cuando el mismo Dios se hizo
hombre, fue él quien personalmente
continuó con ese estribillo en medio
de los caminos de la vida de quienes
le rodeaban. Con aquellas mismas
palabras, por ejemplo, Jesús anima a
sus oyentes a no dejarse invadir por
la incertidumbre del alimento o del
vestido, sino a preocuparse sobre
todo por su alma (cfr. Mt 10,31);
también Cristo quiere llevar paz al
jefe de la sinagoga que había perdido
a su hija pero no había perdido su fe
(cfr. Mt 5,36), dar sosiego a sus
apóstoles cuando, después de una
noche de tormenta, lo ven acercarse
caminando sobre las aguas (cfr. Jn
6,19), o tranquilizar a los tres –Pedro,
Juan y Santiago– que vieron su gloria
en el Tabor (cfr. Mt 17,7). Dios busca
siempre salir al paso de ese temor,



natural ante las manifestaciones
ordinarias o extraordinarias de sus
acciones.

También san Josemaría notaba esa
reacción divina al recordar un
acontecimiento especial en su vida
interior. Concretamente cuando un
día de verano del año 1931, mientras
celebraba la santa Misa, comprendió
de un modo especialmente claro que
son los hombres y mujeres corrientes
quienes levantarían la cruz de Cristo
en todas las actividades humanas.
«Ordinariamente, ante lo
sobrenatural, tengo miedo. Después,
viene el ne timeas!, soy Yo»[1]. Ese
temor no se da solamente ante esas
acciones singulares de la gracia. Se
presenta también, de diversas
maneras, en la vida cristiana
ordinaria; por ejemplo, cuando Dios
nos hace vislumbrar la grandeza de
su amor y de su misericordia, cuando
comprendemos un poco mejor la
profundidad de su entrega en la cruz



y en la Eucaristía, o cuando
experimentamos la invitación a
seguirle más de cerca... y nos
inquieta qué consecuencias pueden
tener esas gracias en nuestra vida.

Más fuerte que cualquier duda

La oración, mientras estemos en la
tierra, es un combate[2]. Resulta
dramático que los deseos más nobles
del corazón humano –como puede
ser vivir en comunicación con
nuestro propio creador– hayan sido
parcialmente desfigurados y
desviados por el pecado. Nuestros
anhelos de amistad, amor, belleza,
verdad, felicidad o paz están unidos,
en nuestra situación actual, al
esfuerzo por superar errores, a la
dificultad para vencer algunas
resistencias. Y esa condición general
de la vida humana se da también en
la relación con el Señor.

En los inicios de la vida de piedad,
muchos se asustan al pensar que no



saben hacer oración, o se confunden
ante los fracasos, las inconstancias y
el desorden que pueden acompañar
el inicio de cualquier tarea. Se
intuye, entonces, que acercarse al
Señor significa toparse con la Cruz;
no debe sorprender que aparezcan el
dolor, la soledad, las
contradicciones[3]. Se teme también,
con el pasar de los años, que el Señor
permita pruebas y oscuridades que
exijan más de lo que podemos
ofrecer. O se mira con nerviosismo la
posibilidad de que nos invada la
rutina y, al final, tengamos que
conformarnos con una mediocre
relación con Dios.

Esas palabras –«no temas»– que
escucharon Zacarías, José, los
pastores, Pedro, Juan, Santiago y
tantos otros también se dirigen a
cada uno de nosotros a lo largo de
toda nuestra vida. Nos recuerdan
que, en la vida de la gracia, lo
decisivo no es lo que hacemos sino lo



que obra el Señor. «La oración es una
tarea conjunta de Jesucristo y de
cada uno de nosotros»[4] en la que el
protagonista principal no es la
criatura, que procura estar atenta a
la acción de Dios, sino el Señor y su
acción en el alma. Esto lo
entendemos con facilidad cuando
Dios nos abre nuevos horizontes,
cuando despierta sentimientos de
agradecimiento o nos invita a
emprender senderos de santidad…
Pero esa misma confianza debería
continuar presente cuando aparecen
las dificultades, cuando sentimos
nuestra pequeñez y parece que se
cierra la oscuridad a nuestro
alrededor.

«Soy yo, no temáis». Jesús, así como
entendía las dificultades,
confusiones, miedos y dudas de
aquellos que querían seguirle, lo
sigue haciendo con cada uno de
nosotros. Nuestro empeño por vivir a
su lado es siempre menor que el suyo



por tenernos cerca. Es él quien está
empeñado en que seamos felices y es
lo suficientemente fuerte para lograr
ese designio suyo, contando incluso
con nuestras fragilidades.

Disposiciones que ayudan a orar

Por nuestra parte, tenemos que hacer
lo posible por entrar en auténticos
caminos de oración. Aunque la
conversación con los demás parezca
espontánea o natural, en realidad
aprendimos a hablar –y descubrimos
las actitudes elementales del diálogo–
con ayuda de otros, muy lentamente.
Lo mismo ocurre en el trato con Dios,
porque «la oración debe prender
poco a poco en el alma, como la
pequeña semilla que se convertirá
más tarde en árbol frondoso»[5]. Y por
eso es comprensible que los
discípulos hayan pedido a Jesús que
les enseñase a orar (Cfr. Lc 12,1).

Entre esas actitudes fundamentales
para entrar en una vida de oración



están la fe y la confianza, la
humildad y la sinceridad. Cuando
oramos con una equivocada
disposición –por ejemplo, cuando no
queremos revisar lo que nos aleja de
Dios o cuando no estamos dispuestos
a renunciar a nuestra
autosuficiencia– corremos el riesgo
de hacer estéril la oración. Es verdad
que con frecuencia esas actitudes
erróneas son inconscientes.
También, si perseguimos un modelo
erróneo de eficacia para nuestra
oración, tan frecuente en nuestra
cultura, es fácil que caigamos en la
trampa de medir nuestra relación
con el Señor solamente por los
resultados que se perciben y que, a la
larga, nos cueste encontrar tiempo
para rezar.

De entre esas disposiciones íntimas
para orar, son singularmente
esenciales las que se refieren a la
confianza en el Señor. A pesar de
tener buena voluntad, ciertas 



lagunas en la formación llevan a no
pocas personas a vivir con una
noción equivocada de Dios y de sí
mismas. Unas veces pueden
imaginar que Dios es un juez rígido,
que exige una conducta perfecta;
otras veces pueden pensar que
hemos de recibir lo que pedimos tal y
como lo queremos nosotros; o que los
pecados son una barrera insalvable
para alcanzar un trato sincero con el
Señor. Aunque pueda parecer obvio,
necesitamos construir nuestra vida
de oración sobre el cimiento seguro
de algunas verdades nucleares de la
fe. Por ejemplo, que Dios es un Padre
amoroso que se goza en nuestro
trato; que la oración es siempre
eficaz porque él atiende nuestras
súplicas aunque sus caminos no sean
los nuestros; o que nuestras ofensas
son precisamente ocasión para
acercarnos de nuevo a nuestro
salvador.



Regalar a Dios nuestras
dificultades

«¿Que no sabes orar? –Ponte en la
presencia de Dios, y en cuanto
comiences a decir: “Señor, ¡que no sé
hacer oración!...”, está seguro de que
has empezado a hacerla»[6]. Como
hizo con los apóstoles, el Señor nos
va enseñando poco a poco a crecer
en esas actitudes íntimas, si no nos
escondemos en el monólogo interior
ni en una oración anónima, ajena a
nuestros deseos y preocupaciones
reales[7].

Como les ocurría a ellos, nuestra
relación con el Señor avanza en
medio de las propias debilidades. La
falta de tiempo, las distracciones, el
cansancio o la rutina son habituales
en la oración, de modo similar a
como se dan también en las
relaciones humanas. A veces esto
exige cuidar el orden, vencer la
pereza, situar lo importante por



encima de lo urgente. Otras veces
requiere realismo para ajustar con
finura los momentos dedicados al
Señor, como tiene que hacer una
madre de familia que no puede
desentenderse de sus hijos pequeños
en ningún momento. Sabemos que,
en ocasiones, «en la oración hace
falta una atención difícil de
encauzar»[8]. Nos dispersan las
preocupaciones, las tareas
pendientes, los estímulos de las
pantallas. Y lo malo de todo esto es
que puede confundir nuestro propio
mundo interior: surgen las heridas
del amor propio, las comparaciones,
los sueños y fantasías, los
resentimientos o los recuerdos de
cualquier clase. Podemos
experimentar que, a pesar de
sabernos en la presencia de Dios,
«bullen en la cabeza los asuntos en
los momentos más inoportunos»[9].

Nos afecta también, como es lógico,
el cansancio físico: «El trabajo rinde



tu cuerpo y no puedes hacer
oración»[10]. Nos puede servir de
consuelo recordar que la fatiga
también adormece a los apóstoles en
la gloria del Tabor (Lc 9,32) o en la
angustia de Getsemaní (Lc 22,45). Y,
además del cansancio físico, en
nuestra cultura es frecuente una
clase de cansancio interior que nace
de la ansiedad en las tareas, de la
presión en la profesión y en las
relaciones sociales, o de la
incertidumbre ante el futuro… y que
este estado interior puede aumentar
la dificultad para meditar con
serenidad.

El Señor entiende bien –de hecho,
mucho mejor que nosotros– esas
dificultades. Por eso, aunque nos
hagan sufrir porque desearíamos un
trato más delicado con él, muchas
veces «no importa... si no consigues
concentrarte y recogerte»[11].
Podemos intentar hablar con Jesús
precisamente de esos asuntos,



noticias, personas o recuerdos que
ocupan nuestra imaginación. A Dios
le interesa todo lo nuestro, por trivial
o insignificante que parezca. Y, con
frecuencia, nos ayudará a valorar
esos asuntos, personas o reacciones
de otro modo, con sentido
sobrenatural, desde la caridad. Así
como hacen los niños en brazos de su
madre, podemos descansar en él,
entregarle nuestro aturdimiento,
refugiarnos en su corazón para
alcanzar la paz.

Un empeño mayor que el nuestro

Probablemente, las dificultades más
graves «son las astucias del Tentador,
que hace todo lo posible por separar
al hombre de la oración, de la unión
con su Dios»[12]. Nuestro Señor fue
tentado por el demonio al final de
aquellos cuarenta días de retiro en el
desierto, cuando sentía el hambre y
la debilidad (Mt 4,3).
Ordinariamente, el maligno



aprovecha nuestras distracciones y
pecados para introducir en el alma la
desconfianza, la desesperanza y la
renuncia al amor. Por el contrario,
como aparece constantemente en el
Evangelio, nuestra debilidad es en
realidad un motivo para acercarnos
aún más al Señor. Y, «a medida que
se avanza en la vida interior, se
perciben con más claridad los
defectos personales»[13].

Con apariencia de humildad, el
demonio puede hacernos creer que
somos indignos de tratar a Dios, que
nuestros deseos de entrega son
aparentes y que pueden esconder
cierta dosis de hipocresía y de falta
de determinación. «¿Piensas que tus
pecados son muchos, que el Señor no
podrá oírte?»[14]. La conciencia de
nuestra indignidad –tan valiosa en sí
misma– puede provocar entonces un
sufrimiento real, pero equivocado,
que poco tiene que ver con el dolor
verdadero, y que puede encerrarnos



en una actitud quejumbrosa, que
incluso llega a imposibilitar la
oración. Por supuesto que la tibieza y
los pecados pueden ser un obstáculo
para la oración, pero no en ese
sentido. El Señor no deja de amarnos
por grandes que sean nuestras
flaquezas. No le asustan, ni le
sorprenden, y no renuncia a su deseo
de que alcancemos la santidad.
Aunque llegásemos deliberadamente
a pactar con la rutina, con el
conformismo o con la tibieza, Dios no
dejaría de esperar nuestro retorno.

Pero el enemigo también puede
tentar «incluso cuando el alma arde
encendida en el amor de Dios. Sabe
que entonces la caída es más difícil,
pero que –si consigue que la criatura
ofenda a su Señor, aunque sea en
poco– podrá lanzar sobre aquella
conciencia la grave tentación de la
desesperanza»[15]. Entonces pueden
aparecer la amargura y el
desencanto. Para mantener viva la



esperanza en todo momento, es
necesario ser realistas, admitir
nuestra poquedad, caer en la cuenta
de que ese supuesto ideal de santidad
que teníamos en mente –una
plenitud inalcanzable– es
equivocado. Necesitamos advertir
que solo importa agradar a Dios, y,
sobre todo, que lo realmente decisivo
es lo que obra el Señor con su amor
poderoso contando con nuestra
lucha y con nuestra flaqueza.

La esperanza cristiana no es una
esperanza simplemente humana,
basada en nuestras fuerzas, o en la
intuición natural sobre la bondad del
creador. La esperanza es un don que
nos excede, que el Espíritu Santo
infunde y renueva constantemente
en nosotros. En esos momentos de
desaliento, «es la hora de clamar:
acuérdate de las promesas que me
has hecho, para llenarme de
esperanza: esto me consuela en mi
nada, y llena mi vivir de fortaleza



(Sal 118, 49-50)»[16]. Es Dios quien nos
ha llamado. Es Dios quien está
empeñado, más que nosotros, en
llevarnos a la unión con él y quien
tiene el poder para conseguirlo.

Cuando la oscuridad es luz

A lo largo de la vida, como en todas
las relaciones duraderas, el Señor
nos va enseñando a entenderle cada
vez mejor y a entendernos a nosotros
mismos de manera distinta. Es
diferente el trato de Pedro con Jesús
al principio, en su primer encuentro
en las cercanías del Jordán, que
después de su muerte y resurrección,
en la orilla del lago de Genesaret.
También ocurre así con nosotros. No
debería extrañarnos que el Señor nos
lleve por caminos divinos que no son
los que teníamos pensados. A veces
se esconde, aunque vayamos a
buscarle con sincera piedad, como
cuando no le encontraron las
mujeres que fueron al sepulcro (Lc



24,3). Otras veces, en cambio, se hace
presente cuando estamos encerrados
en nosotros mismos, como cuando se
presentó a los apóstoles en el
cenáculo (Lc 24,36). Si mantenemos
la confianza, cuando pase el tiempo,
descubriremos que aquella
oscuridad era luminosa, que Cristo
mismo nos abrazaba solícitamente
–«no temas», nos repetía– en aquellos
momentos en los que estábamos
forjando nuestro corazón a su
medida.

Jon Borobia

[1] Beato Álvaro del Portillo, Una vida
para Dios. Reflexiones en torno a la
figura de Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1992, pp.
163-164.

[2] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2573.



[3] Cfr. San Josemaría, Amigos de
Dios, n. 301.

[4] Eugene Boylan, Dificultades en la
oración mental, Rialp, Madrid, 1974,
p. 147.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
295.

[6] San Josemaría, Camino, n. 90.

[7] Cfr. San Josemaría, Surco, n. 65.

[8] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2705.

[9] San Josemaría, Surco, n. 670.

[10] San Josemaría, Camino, n. 895.

[11] San Josemaría, Surco, n. 449.

[12] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 2725.

[13] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 20.



[14] Ibíd., n. 253.

[15] Ibíd., n. 303.

[16] Ibíd., n. 305.

Photo: Sabine Ojeil on Unsplash

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/conocerle-y-
conocerte-ix-no-temas-yo-estoy-contigo/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/conocerle-y-conocerte-ix-no-temas-yo-estoy-contigo/
https://opusdei.org/es-hn/article/conocerle-y-conocerte-ix-no-temas-yo-estoy-contigo/
https://opusdei.org/es-hn/article/conocerle-y-conocerte-ix-no-temas-yo-estoy-contigo/

	​Conocerle y conocerte (IX): No temas, que yo estoy contigo

