
opusdei.org

Conferencia
pronunciada por el
Prelado del Opus Dei
en la UCAM

Reproducimos la conferencia
que el Prelado del Opus Dei
pronunció en el Congreso
Eucarístico organizado por la
Universidad Católica San
Antonio de Murcia. Antes de la
exposición, Mons. Javier
Echevarría agradeció
profundamente la invitación al
presidente de la Universidad,
José Luis Mendoza, y al
administrador apostólico de la
diócesis de Cartagena,
monseñor Manuel Ureña.



14/11/2005

"EUCARISTÍA Y PENITENCIA"

Reflexiones teológico-pastorales, 
S.E.R. Mons. Javier Echevarría

Para comenzar mi intervención
deseo referirme a unas palabras de
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
sacerdote santo que amó
apasionadamente los dos
sacramentos que trataré a
continuación. Hablaba en un período
de tiempo semejante al que nos
encontramos, pues eran fechas en
torno a la Navidad.

«Días de Navidad, principios de 1939.
Renacer y continuar, comenzar y
seguir. En lo material, inercia es no
cambiar: no moverse lo quieto, no
detenerse lo que se mueve. Pero en
lo espiritual, seguir y continuar no es



nunca inercia. Volvamos a lo mismo,
siempre a lo mismo: Dios con
nosotros, Jesús niño; y nosotros,
guiados por los Ángeles, yendo a
adorar al Niño Dios, que nos
muestran la Virgen y S. José. Por
todos los siglos, de todos los confines
del orbe, cargados y animados por el
trabajo de todas las actividades
humanas, irán llegando magos al
Belén perenne del Sagrario. Cuida y
trabaja, preparando tu ofrenda —tu
labor, tu deber— para esta Epifanía
de todos los días» (1).

Este es mi propósito: alimentar el
afán de acercarnos al Belén perenne
del Sagrario, para ahondar nuestra
comprensión del augusto
Sacramento de la Eucaristía,
amparados por el amor que en Cristo
pusieron María y José; con ansias de
tratar al Emmanuel, Dios con
nosotros, y con el deseo de recibirle
con el cuerpo y el alma adornados
con la mayor limpieza posible, como



nos viene facilitado por el magnífico
Sacramento del perdón, que colma la
criatura de un anticipo de la felicidad
del cielo.

«La Iglesia del nuevo Adviento, la
Iglesia que se prepara
continuamente a la nueva venida del
Señor, debe ser la Iglesia de la
Eucaristía y de la Penitencia. Sólo
desde este aspecto espiritual de su
vitalidad y de su actividad, es ésta la
Iglesia de la misión divina, la Iglesia
in statu missionis, tal como nos la ha
revelado el Concilio Vaticano II» (2).
Con estas palabras el amadísimo
Papa Juan Pablo II, en su primera
Encíclica, Redemptor hominis, puso
de relieve el papel determinante de
la Eucaristía y de la Penitencia en la
vida de la Iglesia, que peregrina en la
historia. En la tierra la Iglesia vive de
la Eucaristía, crece y se fortalece
gracias a la Eucaristía, es
constantemente llamada a la
conversión, purificada y unida más



estrechamente a Cristo, a través de la
Eucaristía y de la Penitencia. Así
verdaderamente se edifica como
Cuerpo de Cristo y se prepara
eficazmente para el encuentro
definitivo con Él.

En el reciente Sínodo de Obispos,
dedicado a la Eucaristía: fuente y
cumbre de la vida cristiana, se ha
reflexionado ampliamente sobre la
importancia de estos dos
sacramentos en la vida eclesial,
llamando la atención sobre el hecho
de que no pocos fieles no conocen a
fondo los tesoros de gracia que la
misericordia divina nos otorga a
través de la Eucaristía y de la
Penitencia, y también ignoran las
condiciones para recibir dignamente
la Sagrada Comunión. Se hace, pues,
especialmente necesaria una
adecuada actuación formativa y una
eficaz acción pastoral, de modo que,
como se lee en la proposición
séptima del Sínodo, se recupere



decisivamente «la pedagogía de la
conversión que nace de la Eucaristía
y se favorezca con este motivo la
confesión individual frecuente» (3).

En la presente intervención trataré
sobre la específica eficacia redentora
de la celebración de la Eucaristía y
del sacramento de la Penitencia, con
particular referencia a los lazos que
unen estos dos sacramentos. En la
primera parte, afrontaré el tema de
la Eucaristía, fuente de la
reconciliación de los hombres con
Dios en Cristo. En la segunda, me
referiré a la relación Eucaristía-
Penitencia, en la participación de la
gracia redentora de la Cruz.
Finalmente, me ocuparé de la
necesidad del sacramento de la
Penitencia para recibir con fruto la
Comunión eucarística.

La Eucaristía, fuente de la
reconciliación de los hombres con
Dios



«Yo soy el pan vivo que ha bajado del
cielo», dijo Jesús en Cafarnaún,
anunciando el sacramento de la
Eucaristía que instituiría en el
Cenáculo de Jerusalén. Y añadió: «Si
alguno come este pan vivirá
eternamente; y el pan que Yo daré es
mi carne para la vida del mundo» (Jn
6, 51).

Jesús se manifestó ante los hombres
como enviado por el Padre para
liberarnos del poder del pecado,
reconciliarnos con Dios (cfr. Col 1,
13-20) y hacernos partícipes de su
misma vida divina, hasta el punto de
transformarnos en Él y de hacernos
participar en la misma comunión de
vida y amor de la Trinidad Santísima
(cfr. Jn 17, 22). Lo llevó a cabo
mediante el misterio pascual de su
muerte y resurrección, anticipado
sacramentalmente en la Última Cena.
Desde entonces, en la Santa Misa,
Jesucristo continúa realizando esa
misión: trae el amor, el perdón y la



paz de Dios al mundo; concede estos
dones a los hombres que creen en Él,
a los que acogen con fe la gracia que
les ofrece, inspirando en sus almas
nuevas disposiciones que les vuelven
capaces de crecer en la unión con
Dios y de permanecer en la amistad
divina.

Actúa así mediante el ministerio de
la Iglesia, pueblo sacerdotal
orgánicamente estructurado. A
través de los siglos, la Iglesia anuncia
—como Cristo mismo y con su
autoridad— el evangelio de la
conversión y de la penitencia;
conduce a los hombres, con la
palabra y el ejemplo, hacia Cristo
Redentor; los dispone al encuentro
personal, íntimo, con Él mediante la
predicación y la celebración de los
sacramentos.

El Señor obró la redención de una
vez para siempre con su vida, muerte
y glorificación; pero desea que los



hombres y mujeres, creados a su
imagen y semejanza, colaboren
personal y activamente en la
aplicación concreta de la obra
salvadora. Cuenta con la libertad
humana, según la conocida
expresión de Agustín de Hipona: «El
que te hizo sin ti, no te justifica sin
ti» (4). Esta transformación se realiza
mediante la fe y los sacramentos, de
modo particular en la Eucaristía:
cada vez que se celebra la Santa
Misa, se hace presente el sacrificio de
la Cruz que nos ha ganado la gracia
salvadora a todos. Por eso la Sagrada
Eucaristía es y se halla en el centro y
en la raíz de la economía divina del
perdón y de la reconciliación,
precisamente por ser el memorial del
Sacrificio de Jesucristo. La realidad
salvífica de tan inefable Misterio
tiene su origen en el amor de Cristo
(cfr. Jn 13, 1), que la instituyó para
facilitar a los hombres de todos los
tiempos el contacto vital con su



holocausto perfecto: «Haced esto en
memoria mía» (Lc 22, 19).

Por tan augusto Misterio entramos
en comunión con Cristo y con su
obra redentora y, de modo particular,
con su núcleo más profundo: el acto
perfectísimo de amor y de
obediencia a la voluntad del Padre,
con el que venció el poder del pecado
y de la muerte. A tan inefable gracia,
el Papa Juan Pablo II aludió en su
última encíclica: «Cuando la Iglesia
celebra la Eucaristía, memorial de la
muerte y resurrección de su Señor,
se hace realmente presente este
acontecimiento central de su
salvación y "se realiza la obra de
nuestra redención". Este sacrificio es
tan decisivo para la salvación del
género humano, que Jesucristo lo ha
cumplido y ha vuelto al Padre sólo
después de habernos dejado el medio
para participar de él, como si
hubiéramos estado presentes. Así
pues, todo fiel puede tomar parte,



obteniendo frutos
inagotablemente» (5).

La presencia eucarística real y actual
del sacrificio de Cristo edifica la
Iglesia. Cada vez que los cristianos se
reúnen para celebrar la Eucaristía
del Señor, celebran y viven el
misterio de la propia reconciliación,
operada de una vez para siempre en
la Pascua de Cristo, pero que les
alcanza aquí y ahora en la Iglesia.
Con admirable fuerza lo subrayó
Benedicto XVI, en el primer mensaje
a la Iglesia, después de su elección
como sucesor de Pedro: «La
Eucaristía hace presente
constantemente a Cristo resucitado,
que se sigue entregando a nosotros,
llamándonos a participar en la mesa
de su Cuerpo y de su Sangre. De la
comunión plena con Él brota cada
uno de los elementos de la vida de la
Iglesia», porque constituye el
«corazón de la vida cristiana y



manantial de la misión
evangelizadora de la Iglesia» (6).

San Josemaría Escrivá de Balaguer
afirmaba la misma realidad con estas
palabras: «El amor de la Trinidad a
los hombres hace que, de la
presencia de Cristo en la Eucaristía,
nazcan para la Iglesia y para la
humanidad todas las gracias. Éste es
el sacrificio que profetizó Malaquías
(...). Es el Sacrificio de Cristo,
ofrecido al Padre con la cooperación
del Espíritu Santo: oblación de valor
infinito, que eterniza en nosotros la
Redención, que no podían alcanzar
los sacrificios de la Antigua Ley. La
Santa Misa nos sitúa de ese modo
ante los misterios primordiales de la
fe, porque es la donación misma de
la Trinidad a la Iglesia. Así se
entiende que la Misa sea el centro y
la raíz de la vida espiritual del
cristiano» (7).



Únicamente por medio de la
Eucaristía, tenemos acceso al
sacrificio redentor de Cristo; y no
solamente a través de un recuerdo
lleno de fe, sino especialmente por
un contacto actual, a través del
memorial sacramental instituido por
el mismo Redentor. Juan Pablo II, al
exponer esta doctrina escribió: «La
Misa hace presente el sacrificio de la
Cruz, no se le añade y no lo
multiplica. Lo que se repite es su
celebración memorial, la
"manifestación
memorial" (memorialis
demonstratio), por la cual el único y
definitivo sacrificio redentor de
Cristo se actualiza siempre en el
tiempo» (8).

Merced a esta actualización del
sacrificio de Cristo y de nuestra
participación directa en su
celebración, «el hombre y el mundo
son restituidos a Dios por medio de la
novedad pascual de la Redención.



Esta restitución —puntualizaba Juan
Pablo II en la Carta Dominicae Cenae
— no puede faltar: es fundamento de
la "Alianza nueva y eterna" de Dios
con el hombre y del hombre con
Dios. Si llegase a faltar, se debería
poner en tela de juicio bien sea la
excelencia del sacrificio de la
Redención, que fue ciertamente
perfecto y definitivo, bien sea el
valor sacrificial de la Santa Misa. Por
tanto la Eucaristía, siendo verdadero
sacrificio, obra esa restitución a
Dios» (9).

Cada vez que celebra la Eucaristía, la
Iglesia ruega al Padre que, en virtud
del sacrificio redentor del Hijo y
mediante la acción del Espíritu
Santo, llegue la salvación a la
humanidad entera. Así se manifiesta
en las Plegarias Eucarísticas, que
hacen frecuentemente referencia a la
obra reconciliadora de Jesucristo, y
en las que rogamos al Padre que
«esta Víctima de reconciliación



[Jesús] traiga la paz y la salvación al
mundo entero» (10).

Sin embargo, para obtener el perdón
otorgado gratuitamente por «Dios,
rico en misericordia» (Ef 2, 4), y para
conseguir que la fuerza redentora de
la Cruz llegue a nosotros, se requiere
por nuestra parte la conversión y la
verdadera penitencia, que lleva a
rectificar no sólo los sentimientos y
afectos desordenados, sino toda la
conducta, acogiendo la gracia que
Dios nos brinda y tratando de
corresponder plenamente a su amor.
No es obra de la criatura, sino una
gracia de Dios. Por eso reviste tanta
importancia la oración de la Iglesia
que, en la celebración de la
Eucaristía, implora a Dios Padre, en
Cristo y con el Espíritu Santo, el
tesoro de la conversión para todos
los hombres.

Si deseamos transformar el mundo,
que tantas veces vemos lacerado por



incomprensiones, injusticias, odios y
violencias, que tienen como raíz
fundamental los pecados personales
de los hombres, debemos perseverar
en la oración al Padre pidiéndole, en
el nombre de Jesús (cfr. Jn 15, 16),
con la gracia del Espíritu Santo, la
conversión de los pecadores y el don
de la caridad para todos los hombres
y mujeres de nuestro tiempo. Esta
oración al Padre, en Cristo y con el
Paráclito, constituye el alma del
apostolado que los cristianos hemos
de realizar en medio del mundo.

En la Eucaristía se encuentra, pues,
el germen fundamental del don de la
contrición, que cambia los corazones
endurecidos por el pecado y
posibilita la conversión plena a Dios.
A propósito de esta verdad, es
necesario referirse al magisterio del
Concilio de Trento, en el que la
Iglesia reflexionó ampliamente y
clarificó los términos fundamentales
de la relación entre la Eucaristía y la



Penitencia. Ese Concilio enseña que
el sacrificio de la Misa «es
verdaderamente propiciatorio, y por
él se cumple que, si con corazón
verdadero y recta fe, con temor y
reverencia, contritos y penitentes a
Dios "nos acercamos, conseguimos
misericordia y hallamos gracia en el
auxilio oportuno" (Hb 4, 16). Pues
aplacado el Señor por la oblación de
este sacrifico, concediendo la gracia y
el don de la penitencia, perdona los
crímenes y pecados, por grandes que
sean» (11).

En este texto no se afirma que el
Sacrificio del Altar remita
directamente los pecados mortales,
sino que se atribuye el perdón de los
pecados al don de la penitencia que
se impetra y obtiene en el Sacrificio
de la Misa, y que incluye siempre la
necesidad de recibir el sacramento
de la Penitencia.



Nos llega esta dádiva del Cielo como
fruto de la caridad de Cristo: «La
Eucaristía significa esta caridad, y
por ello la recuerda, la hace presente
y al mismo tiempo la realiza. Cada
vez que participamos en ella de
manera consciente, se abre en
nuestra alma una dimensión real de
aquel amor inescrutable que
encierra en sí todo lo que Dios ha
hecho por nosotros los hombres y
que hace continuamente, según las
palabras de Cristo: "Mi Padre sigue
obrando todavía y por eso obro yo
también". Junto con este don
insondable y gratuito, que es la
caridad revelada hasta el extremo en
el sacrificio salvífico del Hijo de Dios
—del que la Eucaristía es señal
indeleble—, nace en nosotros una
viva respuesta de amor. No sólo
conocemos el amor, sino que
nosotros mismos comenzamos a
amar. Entramos, por así decirlo, en la
vía del amor y progresamos en este
camino. El amor que nace en



nosotros de la Eucaristía, gracias a
ella se desarrolla, se profundiza, se
refuerza» (12). De este modo, por
medio del amor que se nos ofrece en
la Eucaristía, maduramos en una
creciente unión con Cristo.

En definitiva, cada alma recibe la
salvación en la medida en que entra
en contacto vital con el Redentor, con
su amor y obediencia al Padre, y se
decide a morir con Cristo al pecado
para vivir con Él en Dios (cfr. Col 3,
3). Ciertamente, el sacrificio pascual
de Cristo —su Pasión, Muerte y
Resurrección— fue de por sí
suficiente para perdonar todos los
pecados de los hombres. Sin
embargo, el hombre alcanza la
remisión de sus pecados según el
modo en que participa de la virtud
del sacrificio de Cristo. Y ese modo es
distinto en la Eucaristía y en la
Penitencia.



La relación Eucaristía-Penitencia
en la participación de la gracia
redentora de la Cruz

En el santo sacramento de la
Penitencia, la participación en los
frutos del Sacrificio de la Cruz se
realiza a través de los actos que
pertenecen a la esencia del signo
sacramental: por parte del sujeto, los
actos de contrición, confesión de los
pecados y aceptación de la
penitencia; por parte del ministro de
Cristo y de la Iglesia, la absolución.
Gracias a estos actos, el cristiano es
configurado de modo singular con la
muerte y resurrección de Cristo. En
este sentido ha afirmado Juan Pablo
II: «Nuestra reconciliación con Dios,
el retorno a la casa del Padre, se
actúa mediante Cristo. Su pasión y
muerte en la Cruz se colocan entre
toda conciencia humana y todo
pecado humano, y el infinito Amor
del Padre. Tal Amor, pronto a aliviar
y perdonar, no es otra cosa que la



Misericordia. Cada uno de nosotros
en la conversión personal, en el
arrepentimiento, en el firme
propósito de retornar, finalmente, en
la confesión, acepta cumplir una
personal fatiga espiritual, la cual es
una prolongación y un reverbero de
esa fatiga salvífica que emprendió
nuestro Redentor» (13). A través de
los actos penitenciales del sujeto y de
la absolución del ministro, el pecador
es efectivamente configurado con
Cristo, vencedor del pecado, y
reconciliado con Dios.

En el caso de la Eucaristía, la
participación en la gracia redentora
de la Cruz exige en el hombre la fe en
Dios Salvador, la imploración del
perdón divino, la acogida del don de
la conversión y de la penitencia, y la
unión con Cristo y con los hermanos
por la caridad. Participando en la
celebración del sacrificio eucarístico
con fe, esperanza y amor a Cristo
Redentor, el cristiano, movido al



arrepentimiento por la fuerza del
Espíritu Santo, puede obtener la
reconciliación con Dios. Pero esto no
quiere decir que la Eucaristía sea
una alternativa al sacramento de la
Penitencia para obtener la remisión
de los pecados graves. Con otras
palabras, la Eucaristía no perdona
nuestras ofensas al Señor: nos facilita
la gracia para que acudamos a la
fuente del perdón en el Sacramento
de la Penitencia.

Juan Pablo II intervino con claridad
en diversas ocasiones sobre este
argumento; basta aquí, como
ejemplo, la cita de sus palabras
dirigidas en 1981 a un grupo de
Obispos en visita ad limina: «No es
compatible con el Magisterio de la
Iglesia la teoría según la cual la
Eucaristía perdona el pecado mortal
sin que el pecador recurra al
sacramento de la Penitencia. Es
verdad que el Sacrificio de la Misa,
del cual proviene para la Iglesia toda



gracia, obtiene al pecador el perdón,
pero esto no significa que aquellos
que han cometido pecado mortal
puedan acercarse a la Comunión
eucarística sin haberse reconciliado
previamente con Dios mediante el
ministerio sacerdotal» (14).

La Eucaristía, fuente y cumbre de
toda la vida de la Iglesia (15), y, por
tanto, de su dimensión penitencial y
de su lucha contra el pecado, no hace
superfluos los demás sacramentos; ni
tampoco considera superfluas las
obras de penitencia y purificación
interior, entre las que figuran con
preeminencia la oración, el ayuno, la
limosna y otros actos de
mortificación de los sentidos y de las
pasiones desordenadas.

No se debe cesar de repetir que, para
quien está apartado de Dios por el
pecado grave o mortal, la
reconciliación con Dios sólo cabe en
la medida que acoja plenamente el



don de la conversión y de la
penitencia, que incluye
necesariamente el propósito —al
menos implícito— de reconciliarse
con Dios a través del ministerio de
reconciliación que Cristo confió a su
Iglesia. Terminante a este respecto se
presenta el texto del Concilio de
Trento, que afirmó: «Aun cuando
alguna vez acontezca que esta
contrición sea perfecta por la caridad
y reconcilie el hombre con Dios antes
de que de hecho se reciba este
sacramento, no debe, sin embargo
atribuirse la reconciliación a la
misma contrición sin el deseo del
sacramento, que en ella se
contiene» (16). Jesucristo, al otorgar a
la Iglesia, en los Apóstoles, el poder
de perdonar los pecados, vinculando
su propio perdón al perdón
concedido por ellos (cfr. Jn 20, 22),
hizo de este sacramento el medio
ordinario de reconciliación y, por
tanto, de salvación, para el cristiano
pecador. Por eso, el Magisterio de la



Iglesia ha formulado explícitamente
–maternalmente, cabría añadir– esta
necesidad del sacramento de la
Penitencia, puntualizando que el
pecador bautizado no puede
recuperar la gracia sin la confesión
de sus pecados al menos en deseo
(17).

Entre la Penitencia y la Eucaristía
media una estrechísima relación. La
Penitencia lleva a desear la unión
con Dios en Cristo, unión que en este
mundo alcanza su máxima expresión
en la Eucaristía. Y la Eucaristía
propone, a su vez, una constante
llamada a la conversión y a la
penitencia. Quien está presente en el
Misterio eucarístico es el Hijo
consustancial al Padre; Aquél por el
que todo fue hecho; el Verbo eterno,
que tomó nuestra carne en el seno de
Santa María, siempre Virgen; el
mismo que padeció y murió por
nosotros en la Cruz, que resucitó y
ascendió glorioso a los cielos; Aquel



que juzgará al mundo al final de los
tiempos. Cuando consideramos la
grandeza de este don que nos ofrece
(su misma Persona: cuerpo, sangre,
alma y divinidad, rebosante de amor
por los hombres, a quienes desea
salvar), nace en nosotros casi
espontáneamente un sentido de
indignidad: junto con el dolor de
nuestros pecados, la necesidad
interior de purificación, y el deseo de
ser más fieles, de cumplir lo que Él
espera y pide.

Los santos han experimentado de
manera singular esta atracción del
amor de Jesús. Al contemplar la
entrega del Señor en la Eucaristía,
cuántas veces repetía el Fundador
del Opus Dei: «Jesús se quedó en la
Eucaristía por amor por ti» (18).
«¡Jesús se ha quedado en la Hostia
Santa por nosotros!: para
permanecer a nuestro lado, para
sostenernos, para guiarnos. —Y amor
únicamente con amor se paga» (19).



Ante el amor redentor de Jesús, ante
su entrega total, el corazón creyente
queda como fulminado, lleno de
admiración. «Yo me pasmo ante este
misterio de Amor —exclamaba san
Josemaría—: el Señor busca mi pobre
corazón como trono, para no
abandonarme si yo no me aparto de
Él» (20). Y este estupor ante la
sobreabundancia, ante la "locura" del
amor divino, le llevaba a vivir en una
continua conversión, a ser fiel en
cada momento de la vida.

El llamamiento a la conversión, al
amor, viene de Cristo y nos lleva de
nuevo a Cristo en la Eucaristía. La
piedad eucarística reforzará en
nosotros nuestra esperanza, nuestra
confianza en la misericordia de Dios;
también ayudándonos a descubrir
nuestras miserias y pecados, para
que los llevemos al sacramento de la
Penitencia; y así, con la palabra del
perdón divino, alcemos victoriosa la



Cruz del Señor sobre nuestras vidas,
sobre nuestras debilidades.

«Si la primera palabra de la
enseñanza de Cristo, la primera frase
del Evangelio-Buena Nueva era
“arrepentíos y creed en el Evangelio
(metanoeîte)” —escribió Juan Pablo
II—, el sacramento de la Pasión, de la
Cruz y Resurrección parece reforzar
y consolidar de manera especial esta
invitación en nuestras almas. La
Eucaristía y la Penitencia toman así,
en cierto modo, una dimensión doble
y al mismo tiempo íntimamente
relacionada, de la auténtica vida
según el espíritu del Evangelio, vida
verdaderamente cristiana. Cristo que
invita al banquete eucarístico, es
siempre el mismo Cristo que exhorta
a la Penitencia, que repite el
"arrepentíos". Sin este constante y
siempre renovado esfuerzo por la
conversión, la participación en la
Eucaristía estaría privada de su
plena eficacia redentora, disminuiría



o, de todos modos, estaría debilitada
en ella la disponibilidad especial
para ofrecer a Dios el sacrificio
espiritual, en el que se expresa de
manera esencial y universal nuestra
participación en el sacerdocio de
Cristo. En Cristo, en efecto, el
sacerdocio está unido con el
sacrificio propio, con su entrega al
Padre; y tal entrega, precisamente
porque es ilimitada, hace nacer en
nosotros —hombres sujetos a
múltiples limitaciones— la necesidad
de dirigirnos hacia Dios de forma
siempre más madura y con una
constante conversión, siempre más
profunda» (21).

Con otros términos: en la unidad del
organismo sacramental de la Iglesia,
la Eucaristía y la Penitencia se
complementan en la lucha contra el
pecado. Son dos sacramentos
distintos, y, a la vez, estrecha e
íntimamente unidos. Cada uno tiene
efectos particulares, y una finalidad



propia, pero en relación con los
efectos y la finalidad del otro. La
Eucaristía anuncia siempre una
llamada al arrepentimiento, a la
conversión, a la correspondencia al
amor de Cristo; y lleva a los
pecadores a la Penitencia
sacramental: tanto el ofrecimiento
del sacrificio como la Comunión
reclaman por su misma naturaleza
que sea eliminada objetivamente la
enemistad entre el pecador y Dios. La
Penitencia nos prepara a participar,
con un corazón limpio, en la oblación
litúrgica de la "Víctima pura, santa e
inmaculada"; a ofrecer nuestras
vidas al Padre, en Cristo, con la
fuerza del Espíritu Santo; a acoger su
Cuerpo y su Sangre, su entera
Persona, en la Comunión eucarística.

La Penitencia previa a la
Comunión

La relación entre la Eucaristía y la
Penitencia recibe nueva y poderosa



luz, del hecho de que la práctica del
sacramento de la Reconciliación se
ha desarrollado, desde los orígenes
del cristianismo, en función de la
participación en la Eucaristía.

Ya en el siglo III, hablando de la
Comunión eucarística, Orígenes
aseguraba que «el provecho para
quien lo usa está en participar del
Pan con mente inmaculada y con
pura conciencia» (22). Y varios siglos
después, al final de la época
patrística en Occidente, San Isidoro
de Sevilla resumía así el sentir
universal de la Iglesia: «Si hay tales
pecados que a uno, como muerto, le
aparten del altar, hay que hacer
antes penitencia, y sólo así se ha de
recibir entonces este saludable
medicamento. Pues quien comiere
indignamente, "se come y bebe su
condenación" (1 Cor 11, 29)» (23).

Según la Tradición viva de la Iglesia,
para quien ha pecado gravemente



después del Bautismo, la
reconciliación con Dios y con la
Iglesia a través del sacramento de la
Penitencia es condición previa,
necesaria, para poder acceder a la
Comunión eucarística (24). La
legislación eclesiástica establece al
respecto: «Quien tenga conciencia de
hallarse en pecado grave, no celebre
la Misa ni comulgue el Cuerpo del
Señor sin acudir antes a la confesión
sacramental, a no ser que concurra
un motivo grave y no haya
oportunidad de confesarse; y en este
caso, tenga presente que está
obligado a hacer un acto de
contrición perfecta, que incluye el
propósito de confesarse cuanto
antes» (25).

En nuestros días se muestra
especialmente necesario recordar
esta norma de la Iglesia y mostrar su
fundamento dogmático. Muchos
fieles parecen ignorarla; algunos
piensan que basta participar en la



celebración de la Eucaristía para
acceder lícitamente a la Comunión,
sin prestar atención al estado de
pecado en el que pueden
encontrarse. De hecho, en muchos
lugares donde apenas se administra
el sacramento de la Penitencia, las
Comuniones son con frecuencia
multitudinarias, y, en ocasiones, se
acercan a recibir el Santísimo
Sacramento personas que persisten
obstinadamente en un pecado grave
manifiesto. Basta pensar en el caso
de los fieles que contraen sólo
matrimonio civil, o constituyen
simples uniones de hecho; o en
quienes, habiendo obtenido el
divorcio civil de un matrimonio
válido, han contraído una nueva
unión civil; o el de quienes prestan
su colaboración formal a la
promoción, aprobación o aplicación
de leyes civiles en grave contraste
con la ley de Dios, como es el caso de
las que autorizan el aborto y la
eutanasia... (26)



Por otra parte, como han puesto de
manifiesto un buen número de
Pastores durante el último Sínodo de
Obispos, muchas personas han
perdido el sentido auténtico del
pecado; con frecuencia analizan la
distinción entre el bien y el mal sólo
con criterios subjetivos, o reducen el
estado de pecado mortal a pocas
situaciones en la vida, en las que se
adopta una "opción fundamental",
entendida como rechazo directo y
formal de Dios, ignorando la
gravedad de la trasgresión de los
preceptos del decálogo; o que ciertos
actos, incluidos en las listas de
pecados mencionados por san Pablo
en la Primera Carta a los Corintios
(cfr. 1 Cor 6, 9-10), en la Carta a los
Gálatas (cfr. Gal 5, 19-21) y en la
Carta a los Efesios (cfr. Ef 5, 5),
apartan a los hombres de la amistad
con Dios y del Reino de los Cielos.

No faltan especiosas razones que,
muy falsamente apoyadas en la



Sagrada Escritura pues la
tergiversan, pretenden justificar la
participación en la Comunión
sacramental sin previa confesión de
los pecados mortales. El entonces
Cardenal Ratzinger, años atrás,
advertía ya del peligro de la tesis
según la cual la Eucaristía sería la
continuación de las cenas con
pecadores, que Jesús había querido
celebrar a lo largo de su vida para
atraerlos con su amistad a la
conversión. Según esa hipótesis, la
Eucaristía sería la "mesa de los
pecadores", abierta a todos, sin
límites. Algunos, en esta línea, han
llegado incluso a afirmar que a la
recepción de la Eucaristía no se le
pueden poner condiciones previas,
vinculadas con el sacramento del
Bautismo o la Penitencia. En esos y
otros escritos, el Cardenal Ratzinger
rebatía esas aparentes razones,
poniendo de relieve cómo la Última
Cena de Jesús, que se perpetúa en la
Eucaristía, no fue una de las comidas



del Señor con publicanos y
pecadores. Al contrario, fue una cena
muy especial —la cena de la Pascua
—, que debía celebrarse en familia.
Por eso Cristo se reunió aquella
noche sólo con los Apóstoles, que
constituían su familia espiritual:
aquellos a quienes había preparado
con su palabra y con el lavatorio de
los pies para recibir la Comunión de
sus manos. Como afirmaba el
Cardenal Ratzinger, la Eucaristía no
es el sacramento de la reconciliación,
aunque presupone dicho
sacramento, sino el "sacramento de
los reconciliados", de los que se
hallan en la gracia de Dios y están ya
en comunión con Él (27).

En una de sus primeras homilías
como Romano Pontífice, Benedicto
XVI ha vuelto a tocar de modo claro
este punto. «La Eucaristía, para la fe,
es un misterio de intimidad. El Señor
instituyó el sacramento en el
Cenáculo, rodeado por su nueva



familia, por los doce Apóstoles,
prefiguración y anticipación de la
Iglesia de todos los tiempos. Por eso,
en la liturgia de la Iglesia antigua, la
distribución de la santa comunión se
introducía con las palabras: Sancta
sanctis, el don santo está destinado a
quienes han sido santificados. De
este modo, se respondía a la
exhortación de san Pablo a los
Corintios: "Examínese, pues, cada
cual, y coma así este pan y beba de
este cáliz" (1 Cor 11, 28)» (28).

Se hace, por tanto, especialmente
urgente iluminar las conciencias con
una catequesis integral tanto sobre el
pecado como sobre la reconciliación;
e igualmente sobre la preparación
necesaria para recibir la Eucaristía.
En estos tiempos es preciso dar
espacio a estos temas en las homilías,
y en la misma celebración del
sacramento de la Penitencia, pues la
Confesión se revela como un medio
de primer orden para la formación



de las conciencias. Porque «la
confesión sacramental no es un
diálogo humano, sino un coloquio
divino; es un tribunal, de segura y
divina justicia y, sobre todo, de
misericordia, con un juez amoroso
que "no desea la muerte del pecador,
sino que se convierta y viva" (Ez 33,
11)» (29). Con no poca frecuencia,
refiriéndose a su confesión, repetía
San Josemaría Escrivá de Balaguer:
¡Que alegría la de mi alma, al
saberme perdonado por el mismo
Jesucristo!

No constituye argumento de valor el
hecho de que en la Sagrada Escritura
no se encuentra un texto que señale
explícitamente la necesidad de
confesar los pecados graves a
quienes ejercen el ministerio de la
Reconciliación, antes de acercarse a
la Sagrada Comunión. Desde los
inicios, se juzgó siempre como algo
gravísimo, un sacrilegio, comulgar en
pecado mortal, por referirse



directamente al Cuerpo de Cristo,
que es santo y exige ser recibido
santamente, según la advertencia de
san Pablo: «Quien come el Pan o
beba el Cáliz del Señor
indignamente, será reo del Cuerpo y
de la Sangre del Señor» (1 Cor 11, 27);
es decir, el que comulga
sacrílegamente se hace merecedor de
las penas de quien maltrata el
Cuerpo y la Sangre de Cristo. «Por
tanto —continúa el Apóstol—
examínese cada uno a sí mismo, y
entonces coma del Pan y beba del
Cáliz; porque el que come y bebe sin
discernir el Cuerpo, come y bebe su
propia condenación» (1 Cor 11,
28-29).

A lo largo de los siglos, la Tradición
ha fundamentado en este texto de
San Pablo no sólo la determinación,
en general, de las condiciones
requeridas para recibir dignamente
la Eucaristía, sino también el origen
del precepto de confesar los pecados



a quienes tienen el poder de
absolverlos, antes de comulgar.
Recibir con el debido aprecio la
Eucaristía es querer la unión con
Cristo y, por tanto, alejar lo que es un
obstáculo. Por esto, quien se
encuentre en estado de pecado grave,
antes de comulgar debe recurrir al
sacramento de la Penitencia.

La destrucción del pecado y de todas
sus consecuencias, el modo de
reparar la desobediencia y la ofensa
a Dios y de alcanzar el perdón divino,
no ha quedado en la Nueva Ley al
arbitrio del hombre, sino que Cristo
mismo lo ha establecido
terminantemente en sus rasgos
fundamentales, mediante el
sacramento de la Penitencia. Por
esto, la contrición, si es
verdaderamente sincera, busca
recobrar la amistad con Dios, y lleva
siempre —al menos implícitamente
— el deseo de recibir el sacramento
de la Reconciliación. Sería falso el



dolor de los pecados si fuese unido al
rechazo del mandato divino de
confesarlos al sacerdote en el
sacramento de la Penitencia, ya que
la contrición procede del amor a
Dios, que se revela intrínsecamente
incompatible con el rechazo de un
precepto dado por Dios mismo: «Si
me amáis —advirtió Jesús a sus
discípulos—, guardaréis mis
mandamientos» (Jn 14, 15).

Muy a propósito vienen aquí las
palabras de san Agustín: «Nadie diga
para sí: yo a solas hago penitencia
delante de Dios (...) Luego, ¿sin causa
se dijo "lo que desatareis en la tierra,
será desatado en el Cielo"? ¿en vano
fueron dadas las llaves a la Iglesia de
Dios? No basta, no, confesarse a Dios;
es necesario confesarse a aquellos
que recibieron de Él la facultad y el
poder de atar y desatar» (30).

Juan Pablo II alzó repetidas veces su
voz paterna y afable, sumamente



comunicativa, para confirmar la
recta doctrina en esta materia. En su
última encíclica, Ecclesia de
Eucharistia, declaraba: «Deseo
reiterar que está vigente, y lo estará
siempre en la Iglesia, la norma con la
cual el Concilio de Trento ha
concretado la severa exhortación del
Apóstol Pablo, al afirmar que, para
recibir dignamente la Eucaristía,
"debe preceder la confesión de los
pecados, cuando uno es consciente
de pecado mortal"» (31).

Se trata de un texto de particular
interés, pues en sus palabras se
afirma con autoridad la perenne
validez de la praxis penitencial
previa a la Comunión eucarística,
que la Iglesia ha establecido, y, a la
vez, se indican las bases dogmáticas
de tal disposición: la exhortación de
san Pablo a los Corintios, que el
Concilio de Trento interpretó de este
modo, apoyándose en la Tradición
viva de la Iglesia: «Al que quiera



comulgar —enseña al respecto el
Concilio de Trento— hay que
recordarle el precepto suyo (de san
Pablo): "Examínese, pues, el hombre
a sí mismo". La costumbre de la
Iglesia declara que es necesario un
examen tal, que nadie con conciencia
de pecado mortal, por muy contrito
que le parezca estar, se acerque a la
Sagrada Eucaristía, sin que haya
precedido la confesión
sacramental» (32).

Tener presente, predicar y recordar
la necesidad del sacramento de la
Reconciliación es un criterio seguro
para orientar la pastoral de la
Penitencia. A este respecto Juan
Pablo II, en la Carta apostólica
Misericordia Dei, recomendaba «la
presencia visible de los confesores en
los lugares de culto durante los
horarios previstos, la adecuación de
estos horarios a la situación real de
los penitentes y la especial
disponibilidad para confesar antes



de las Misas y también, para atender
a las necesidades de los fieles,
durante la celebración de la Santa
Misa, si hay otros sacerdotes
disponibles» (33).

Por último, quisiera mencionar otra
situación: la de aquellos fieles que se
hallan en gracia de Dios, pero
experimentan el peso de las propias
miserias y se duelen de sus faltas de
correspondencia. En este caso, no
deberían alejarse de la Comunión.
No hay que esperar a ser "perfectos"
—estaríamos siempre esperando—
para recibir sacramentalmente al
Señor. San Josemaría solía repetir:
«Se quedó por ti. —No es reverencia
dejar de comulgar, si estás bien
dispuesto. —Irreverencia es sólo
recibirlo indignamente» (34).
«Comulga. —No es falta de respecto.
—Comulga hoy precisamente,
cuando acabas de salir de aquel lazo.
—¿Olvidas que dijo Jesús: no es
necesario el médico a los sanos, sino



a los enfermos?» (35). He
presenciado en la vida de este santo
sacerdote su dolor sincero, penitente,
sin escrúpulos, por lo que
consideraba faltas de amor a nuestro
Dios; y en esas circunstancias,
manifestaba seguro: “Me agarro con
fuerza a la Misericordia de Dios, que
me llega por la Comunión, para que
Él ponga lo que yo no sé darle”.

En este contexto, conviene
considerar que la unión con el Señor
en la Eucaristía fortalece el alma del
cristiano para la lucha contra el
pecado, de modo que pueda
permanecer en todo momento en el
amor de Cristo, como Él desea (cfr. Jn
15, 9). De ahí la importancia de las
disposiciones personales —fe, amor,
contrición, humildad— para
comulgar con fruto. «No se puede
"comer" al Resucitado, presente en la
figura del pan, como un simple trozo
de pan. Comer este Pan es comulgar,
es entrar en comunión con la



persona del Señor vivo. Esta
comunión, este acto de "comer", es
realmente un encuentro entre dos
personas, es dejarse penetrar por la
vida de Aquel que es el Señor, de
Aquel que es mi Creador y Redentor.
La finalidad de esta comunión, de
este comer, es la asimilación de mi
vida a la suya, mi transformación y
configuración con Aquel que es amor
vivo» (36).

Los fieles que acogen con devoción el
amor que Jesús les ofrece en la
Eucaristía, obtienen las fuerzas
necesarias para cortar todo
apegamiento desordenado a las
criaturas. De este modo alcanzan la
remisión de los pecados veniales de
los que estén arrepentidos; y actúan
también con el vigor y la decisión de
apartarse con prontitud de las
ocasiones de ofender a Dios. De este
modo la Eucaristía es «antídoto por
el que seamos librados de las culpas



cotidianas y preservados de los
pecados mortales» (37).

«A Jesús se va y se “vuelve” por
María» (38), solía repetir san
Josemaría Escrivá de Balaguer. Si
permanecemos en la escuela de
María, «mujer eucarística», Ella nos
llevará siempre a Jesús-Eucaristía; y
si alguna vez tenemos la desgracia de
separarnos de Él por el pecado, nos
ayudará a volver a Jesús —con un
corazón contrito, con fe y esperanza
en su infinita misericordia— a través
del sacramento de la Penitencia.

---------------------------------------

Citas de la conferencia

1. San Josemaría Escrivá de Balaguer,
citado en Camino, Ed. crítico-
histórica preparada por Pedro
Rodríguez, Rialp, Madrid 2004, 3ª ed.,
p. 1051.



2. Juan Pablo II, Encíclica
«Redemptor hominis», 4-III-1979, n.
20.

3. Elenco Final de las Proposiciones
de la XI Asamblea General del Sínodo
de los Obispos (2-23 de octubre 2005),
proposición n. 7; cfr. ibid ., nn. 30, 40
y 46.

4. San Agustín, Sermón 169, 13: PL
38, 923.

5. Juan Pablo II, Encíclica Ecclesia de
Eucharistia, 17-III-2004, n. 11.

6. Benedicto XVI, Mensaje al final de
la celebración eucarística en la
Capilla Sixtina, 20-IV-2005.

7. San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Es Cristo que pasa, nn. 86-87.

8. Juan Pablo II, Encíclica Ecclesia de
Eucharistia, 17-III-2004, n. 12.

9. Juan Pablo II, Carta apostólica
Dominicae Cenae, 24-II-1980, n. 9.



10. Misal Romano, Plegaria
Eucarística III.

11. Concilio de Trento, sess. XXII,
Doctrina acerca del Santísimo
Sacrificio de la Misa, cap. 2: Denz.—
Sch. 1743.

12. Juan Pablo II, Carta apostólica
Dominicae Cenae, 24-II-1980, n. 5.

13. Juan Pablo II, Homilía 16-III-1980:
Insegnamenti di Giovanni Paolo II,
vol. III/1 (1980) 573-574.

14. Id., Discurso a los Obispos de
Abruzzo y Molise, en su visita «ad
limina», 4-XII-1981, n. 4: AAS 74
(1982) 220-221.

15. Concilio Vaticano II, Constitución
dogmática Lumen gentium, n. 11.

16. Concilio de Trento, sess. XIV,
Doctrina sobre el sacramento de la
Penitencia, cap. 4: Denz.—Sch. 1677.



17. Cfr. Concilio de Trento, sess. VI,
Decreto sobre la justificación, cap.
14: Denz.—Sch. 1543.

18. San Josemaría Escrivá, Forja, n.
887; cfr. Camino, nn. 538-539.

19. Id., Surco, n. 686.

20. Id ., Es Cristo que pasa, n. 161.

21. Juan Pablo II, Encíclica
Redemptor hominis, 4-III-1979, n. 20.

22. Orígenes, Comentario al
Evangelio de San Mateo 11, 14: PG 13,
948.

23. San Isidoro de Sevilla, Sobre los
oficios eclesiásticos I, 18, 7: PL 83,
755-756.

24. Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1385.

25. Código de Derecho Canónico, can.
916.



26. Cfr. Congregación para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Instrucción
Redemptionis Sacramentum, 25-
III-2004, n. 83.

27. Cfr. Joseph Ratzinger, Il Dio
Vicino. L'Eucaristia cuore della vita
cristiana, Torino 2003, p. 58s.

28. Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad del Corpus Christi, 26-
V-2005.

29. San Josemaría Escrivá, Es Cristo
que pasa, n. 78.

30. San Agustín, Sermón 382, 3: PL
39, 1711.

31. Juan Pablo II, Encíclica Ecclesia
de Eucharistia, 17-III-2004, n. 36.

32. Concilio de Trento, sess. XIII,
Decreto sobre la Sagrada Eucaristía,
cap. 7: Denz.—Sch. 1646-1647.



33. Juan Pablo II, Carta apostólica
Misericordia Dei, 7-IV-2002, n. 2.

34. San Josemaría Escrivá, Camino, n.
539.

35. Ibid., n. 536.

36. Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad del Corpus Christi, 26-
V-2005.

37. Concilio de Trento, sess. XIII,
Decreto sobre la Sagrada Eucaristía,
cap. 2: Denz.—Sch. 1638.

38. San Josemaría Escrivá, Camino, n.
495.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/conferencia-
pronunciada-por-el-prelado-del-opus-

dei-en-la-ucam/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/conferencia-pronunciada-por-el-prelado-del-opus-dei-en-la-ucam/
https://opusdei.org/es-hn/article/conferencia-pronunciada-por-el-prelado-del-opus-dei-en-la-ucam/
https://opusdei.org/es-hn/article/conferencia-pronunciada-por-el-prelado-del-opus-dei-en-la-ucam/
https://opusdei.org/es-hn/article/conferencia-pronunciada-por-el-prelado-del-opus-dei-en-la-ucam/

	Conferencia pronunciada por el Prelado del Opus Dei en la UCAM

