
opusdei.org

La ternura de Dios
(IV): Con el cariño en
la mirada:
misericordia y
fraternidad

En el fondo del misterio de la
misericordia divina late la
alegría de Dios que quiere
entrar en el mundo. La
misericordia no es, pues, solo
un resorte que se activaría ante
la debilidad o las
imperfecciones de quienes nos
rodean: es un amor sin
reservas, que no calcula; es
irradiación de un Amor que no
es de este mundo.



08/07/2016

Poco a poco, al ritmo de las fiestas
litúrgicas y de los eventos del Jubileo,
estamos procurando «tener la
mirada fija en la misericordia»[1]
durante este Año santo. Desde la
Bula de convocación del Jubileo, el
Papa subrayó que el misterio de la
misericordia de Dios se dirige no solo
a los que viven lejos de la casa del
Padre, sino también a los que, con
nuestras limitaciones, procuramos
vivir cerca de Dios: para que seamos
«también nosotros mismos signo
eficaz del obrar del Padre (…), para
que haga más fuerte y eficaz el
testimonio de los creyentes»[2].

La misericordia es «la viga maestra
que sostiene la vida de la Iglesia»[3],
y por eso abraza todos los aspectos
de la existencia de los cristianos. En
un primer momento, podría parecer



que se trata de un eslogan, un modo
distinto de hablar de las cosas de
siempre; y, sin embargo, es más que
eso: la misericordia es luz y fuerza de
Dios para redescubrir «con todos los
santos cuál es la anchura y la
longitud, la altura y la
profundidad»[4] de su Amor.

Revisar el amor

La reflexión sosegada sobre la
misericordia, como algo que nos toca
de cerca, ayudará a puntualizar, en
el diálogo con el Señor, dónde
nuestro amor se podría haber
empañado: si hay algo en nosotros
del hijo mayor de la parábola del
Padre misericordioso, que no era
capaz de alegrarse con los demás[5];
o del fariseo que subía al templo
satisfecho de las cosas con las que
cumplía, pero con el corazón frío[6];
o del siervo que, habiéndose hecho
perdonar por el amo, no estaba



dispuesto a pasar por alto las
pequeñas deudas de otro[7].

«Conozco tus obras, tu fatiga y tu
constancia (…); que tienes paciencia
y has sufrido por mi nombre, sin
desfallecer. Pero tengo contra ti que
has perdido la caridad que tenías al
principio»[8]. Con estas palabras del
Apocalipsis, Dios llama a la puerta de
los cristianos que se esfuerzan por
vivir con profundidad su fe: les
confirma en el bien que hacen, pero
les empuja a la vez a una nueva
conversión. En la misma longitud de
onda se mueven estas palabras de
san Josemaría, que pueden
ayudarnos a iluminar el fondo del
alma:

«Cumples un plan de vida exigente:
madrugas, haces oración, frecuentas
los Sacramentos, trabajas o estudias
mucho, eres sobrio, te mortificas...,
¡pero notas que te falta algo!



»Lleva a tu diálogo con Dios esta
consideración: como la santidad -la
lucha para alcanzarla- es la plenitud
de la caridad, has de revisar tu amor
a Dios y, por Él, a los demás. Quizá
descubrirás entonces, escondidos en
tu alma, grandes defectos, contra los
que ni siquiera luchabas: no eres
buen hijo, buen hermano, buen
compañero, buen amigo, buen colega
(…).

»Te “sacrificas” en muchos detalles
“personales”: por eso estás apegado a
tu yo, a tu persona y, en el fondo, no
vives para Dios ni para los demás:
sólo para ti»[9].

La misericordia de Dios, si dejamos
que nos entre en el alma, nos lleva a
revisar el amor, para despertar los
pliegues en los que el corazón se
podría haber quedado encogido,
adormilado, casi sin darnos cuenta;
nos hace descubrir que vivimos para
los demás; nos saca de un excesivo



«afán de seguridad personal»[10] en
el que podría haber poco sitio para
Dios y para quienes nos acompañan
o nos salen al encuentro Mi alegría,
pregunta el Papa, ¿está en «salir de
mí mismo para ir al encuentro de los
demás» o en «tener todo resuelto,
encerrado en mí mismo»?[11]

Alegrarse con los demás

«Dios es alegría -decía san Juan Pablo
II a los jóvenes-, y en la alegría de
vivir hay un reflejo de la alegría
originaria que Dios experimentó al
crear al hombre»[12], y que vuelve a
experimentar al perdonarnos: hay
«en el cielo mayor alegría por un
pecador que se convierta que por
noventa y nueve justos que no tienen
necesidad de conversión»[13]. En el
fondo del misterio de la misericordia
divina late «la alegría de Dios que
quiere entrar en el mundo»[14]. De
ahí el ruego de san Pablo: «el que



ejercita la misericordia, que lo haga
con alegría»[15].

Por eso la misericordia no es solo un
resorte que se activaría únicamente
ante la debilidad o las
imperfecciones de quienes nos
rodean: es un amor sin reservas, que
no calcula; una luz que lo invade
todo, y que hace de las virtudes
cristianas rasgos amables y
atractivos de la personalidad y, sobre
todo, irradiación de un Amor que no
es de este mundo[16]. «La verdadera
virtud, escribió san Josemaría en 
Camino, no es triste y antipática, sino
amablemente alegre»[17]. Años más
tarde volvería sobre esa misma idea,
ponderando un comentario oído de
pasada:

«“Sois todos tan alegres que uno no
se lo espera”, oí comentar

»De lejos viene el empeño diabólico
de los enemigos de Cristo, que no se
cansan de murmurar que la gente



entregada a Dios es de la
“encapotada”. Y, desgraciadamente,
algunos de los que quieren ser
“buenos” les hacen eco, con sus
“virtudes tristes”.

»-Te damos gracias, Señor, porque
has querido contar con nuestras
vidas, dichosamente alegres, para
borrar esa falsa caricatura.

»-Te pido también que no lo
olvidemos»[18].

La misericordia, pues, para
“funcionar”, para ser genuina, tiene
que invadirlo alegremente todo en
nuestra vida. La alegría se predica de
la juventud porque un espíritu joven
no calcula, no se pone límites. Para
que nuestra vida cristiana no sea una
«falsa caricatura», debe estar toda
ella impregnada de alegre
misericordia No es esta una visión
utópica, porque la misericordia es
compatible con la debilidad, y de
hecho la debilidad misma nos



permite crecer en misericordia,
porque nos hace más humildes y
capaces de comprender que quienes
están a nuestro lado también tienen
defectos Por eso, aunque en
ocasiones -porque fuimos duros,
porque no supimos darnos a los
demás, etc.- no lograremos reflejar la
misericordia de Dios, podemos al
menos decirle al Señor que
quisiéramos ser misericordiosos en
todo. Él nos ayudará a no calcular, a
no hacer acepción de personas o de
circunstancias, de modo que se
cumpla en nosotros aquello de que
«darse sinceramente a los demás es
de tal eficacia, que Dios lo premia
con una humildad llena de
alegría»[19]. Y daremos también
entonces ese aire limpio a los demás,
que no es la «alegría fisiológica, de
animal sano»[20], porque la
verdadera alegría «procede de
abandonar todo y abandonarte en
los brazos amorosos de nuestro
Padre-Dios»[21]. Quien se abandona



así en Dios, transmite, muchas veces
sin darse cuenta, la alegría que Dios
le da; una alegría que «nace de la
gratuidad de un encuentro», de
«escuchar: “Tú eres importante para
mí”, no necesariamente con palabras
(…) Y es precisamente esto lo que
Dios nos hace comprender»[22], y lo
que podemos hacer comprender,
también sin palabras, a los demás.

Cariño

Cuando San Josemaría hablaba de la
caridad, muchas veces la llamaba
también cariño[23] -término difícil
de traducir a algunas lenguas, pero
central en sus enseñanzas-, para
aclarar que la verdadera caridad no
es «oficial, seca y sin alma» sino que
está llena de «calor humano»[24], de
comprensión, de apertura. “Vivir la
caridad” es mucho más que observar
ciertas formas externas de educación
o guardar un respeto frío, que en
realidad mantiene al otro a distancia:



es abrir el corazón[25], quitar las
barreras con las que a veces nos
blindamos ante lo que nos resulta
menos amable en el modo de ser de
los demás. Respeto viene de 
respectus, mirada atenta,
consideración: el verdadero respeto
no es una educada resignación ante
los defectos de los demás, con la que
nos quedamos protegidos detrás de
nuestro muro de defensa, sino un
porte cercano, comprensivo,
magnánimo, que nos permite mirar
de verdad a los ojos a cada uno A
esta misma actitud se refiere el Papa
cuando habla de la ternura, que es
«caridad respetuosa y delicada»[26]:
«tratad siempre -decía en una
ocasión- de ser mirada que acoge,
mano que alivia y acompaña,
palabra de consuelo, abrazo de
ternura»[27].

«Siguiendo el ejemplo del Señor,
comprended a vuestros hermanos
con un corazón muy grande, que de



nada se asuste, y queredlos de
verdad (...). Al ser muy humanos,
sabréis pasar por encima de
pequeños defectos y ver siempre, con
comprensión maternal, el lado bueno
de las cosas»[28]. Incluso si nos
resulta ya conocida, es bueno que
redescubramos la vibración de
misericordia que late en aquella
comparación de san Josemaría: «De
una manera gráfica y bromeando, os
he hecho notar la distinta impresión
que se tiene de un mismo fenómeno,
según se observe con cariño o sin él.
Y os decía -y perdonadme, porque es
muy gráfico- que, del niño que anda
con el dedo en la nariz, comentan las
visitas: ¡qué sucio!; mientras su
madre dice: ¡va a ser investigador!
Hijas e hijos míos, ya me
comprendéis: hemos de disculpar.
No manifestéis repugnancia por
pequeñeces espirituales o materiales,
que no tienen demasiada categoría.
Mirad a vuestros hermanos con amor
y llegaréis a la conclusión –llena de



caridad– de que ¡todos somos
investigadores!»[29].

Las personas se nos presentan de
modo muy distinto según las
observemos «con cariño o sin él». La
misericordia no es, pues, solamente
una disposición encomiable del
corazón; san Josemaría nos la
muestra como una condición
necesaria para conocer a los demás,
sin las distorsiones generadas por
nuestro amor propio. Al ver a los
demás con misericordia, no
edulcoramos la mirada: les vemos
como les ve Dios; les vemos como
verdaderamente son: hombres y
mujeres con virtudes que
admiramos, pero también con
defectos que probablemente les
hacen sufrir, aunque exteriormente
no lo manifiesten, y que reclaman
una ayuda llena de comprensión Sin
misericordia, en cambio, perdemos
ángulo de visión y profundidad de
campo: empequeñecemos a los



demás. Mirar con cariño -querer con
la mirada- permite conocer mejor, y
así también querer mejor. «El
corazón humano tiene un coeficiente
de dilatación enorme. Cuando ama,
se ensancha en un crescendo de
cariño que supera todas las barreras.
Si amas al Señor, no habrá criatura
que no encuentre sitio en tu
corazón»[30].

Formas cotidianas del perdón

La unidad de una familia no se
identifica con la mera cohabitación
de sus miembros, como la paz no es
la simple ausencia de guerra. En un
hogar, una empresa, podría no haber
grandes conflictos, y a la vez existir
muros sutiles con los que unos se
protegen de otros. Son muros que se
levantan a veces casi sin darnos
cuenta, porque la convivencia
cotidiana trae consigo, casi
inevitablemente, tensiones o
enfados: «Hay roces, diferencias...



Pero esto son cosas corrientes, que
hasta cierto punto contribuyen
incluso a dar su sal a nuestros días.
Son insignificancias, que el tiempo
supera siempre»[31]. El tiempo acaba
mostrando -siempre que no dejemos
que la soberbia las hinche- que
algunas cosas a las que en su
momento dábamos mucha
importancia en realidad no la tenían.
Por eso, especialmente en la vida
familiar, es importante estar atentos
para evitar que se alcen, ni siquiera
un poco, esos muros a veces casi
imperceptibles que nos distancian a
unos de otros. Si, en lugar de pasar
por alto las cosas que nos resultan
molestas, alimentáramos
resentimientos, lo que en sí es
“normal” e inofensivo nos podría
entumecer poco a poco el corazón, de
modo que nuestro trato con los
demás, y así el ambiente de la casa,
se fuera enrareciendo.



La misericordia nos hace salir del
círculo vicioso del resentimiento, que
lleva a atesorar una lista de agravios,
en la que el yo siempre sale
enaltecido a costa de las deficiencias
de los demás, reales o imaginarias El
Amor de Dios nos empuja, en
cambio, a buscarle en nuestro
corazón, para encontrar allí nuestro
desahogo. «¿Por dónde comenzar
para disculpar las pequeñas o
grandes ofensas que sufrimos cada
día? Ante todo por la oración (…). Se
comienza por el propio corazón:
podemos afrontar con la oración el
resentimiento que experimentamos,
encomendando a quien nos ha hecho
el mal a la misericordia de Dios:
“Señor, te pido por él, te pido por
ella”. Después se descubre que esta
lucha interior para perdonar purifica
del mal y que la oración y el amor
nos liberan de las cadenas interiores
del rencor. ¡Es tan feo vivir en el
rencor! Cada día tenemos la ocasión
de entrenarnos para perdonar, para



vivir este gesto tan alto que acerca el
hombre a Dios»[32]. San Josemaría,
por ejemplo, solía rezar en los
mementos de la Misa también por
aquellos que le habían procurado
algún mal[33].

Un corazón misericordioso es un
corazón ágil, que logra encajar «con
deportividad», sin dramatismos, los
episodios menos agradables del
día[34]. A veces nos puede costar
perdonar, porque se acumula en
nosotros el cansancio, la desazón, la
tensión. Pero es bueno que -con la
ayuda de Dios, que no falta-
aspiremos a perdonar sobre la
marcha, e incluso a perdonar por
anticipado, con magnanimidad: sin
llevar la cuenta. Si, por así decirlo,
damos margen a los demás -margen
para equivocarse, para ser
inoportunos, para estar nerviosos-,
no les tendremos que perdonar como
quien hace una concesión: les
perdonaremos sin darnos



importancia, con una caridad que
«todo lo aguanta, todo lo cree, todo lo
espera, todo lo soporta»[35]. Sin
duda, podrá costarnos digerir el
desencuentro; y en su momento
quizá convendrá hacer un
comentario delicado a esa persona,
que la ayude a mejorar; pero, en
cualquier caso, podemos perdonar
enseguida, aunque duela. Muchas
veces ni siquiera habrá que
explicitarlo con palabras, para no
detenernos más en el episodio, y
bastará nuestra cercanía y una punta
de humor para quitar dramatismo a
las cosas Cuando superamos la
tentación de devolver mal por mal, o
frialdad por frialdad, el Señor nos
llena el alma; podemos decir
entonces con el salmista:
«misericordia tua super vitas, tu
misericordia vale más que la
vida»[36]; y con san Josemaría, que
sabía que era el Señor quien le
ensanchaba el corazón: «no he
necesitado aprender a perdonar,



porque el Señor me ha enseñado a
querer»[37].

Carlos Ayxelá

Fotos: Santi González-Barros

[1] Francisco, Bula Misericordiae
vultus, 11-IV-2015, n. 3.

[2] Ibidem

[3] Ibidem, n. 10.

[4] Ef 3, 18.

[5] Cfr. Lc 15, 28-32.

[6] Cfr. Lc 18, 10-14.

[7] Cfr. Mt 18, 23-35.

[8] Ap 2, 2-4.

[9] San Josemaría, Surco, n. 739.



[10] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 18.

[11] Francisco, Homilía en Santa
Marta, 25-II-2016.

[12] San Juan Pablo II, Discurso, 6-
IV-1995.

[13] Lc 15, 7.

[14] Benedicto XVI, Homilía, 18-
IV-2010. Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Super Psalmos, 24 n. 6: «En Dios se
reconoce la bondad, es decir, la
comunicación de bienes a las
criaturas, pues el bien es difusivo de
sí mismo. La misericordia, a su vez,
se refiere a una especial efusión de
bondad para remover la miseria».

[15] Rm 12, 8.

[16] Cfr. Jn 17, 21.

[17] San Josemaría, Camino, n. 657.

[18] Surco, n. 58.



[19] San Josemaría, Forja, n. 591.

[20] Surco, n. 659.

[21] Ibidem.

[22] Francisco, Discurso, 6-VII-2013.

[23] Cfr., por ejemplo, Surco, n. 821; 
Forja, n. 148; Amigos de Dios, nn. 125,
229; Es Cristo que pasa, n. 36.

[24] Es Cristo que pasa, n. 167.

[25] Cfr. Amigos de Dios, n. 225.

[26] Francisco, Mensaje, 6-XII-2013.

[27] Francisco, Discurso, 9-XI-2013.

[28] San Josemaría, Carta 29-IX-1957,
n. 35 (citado en E. Burkhart – J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Rialp, Madrid
2011, vol. II, pp. 331-332).

[29] Ibidem.



[30] Via Crucis, VIII, n. 5.

[31] San Josemaría, Conversaciones,
n. 101.

[32] Francisco, Angelus, 26-XII-2015.

[33] Cfr. Javier Echevarría, Vivir la
Santa Misa, Rialp, Madrid 2010, pp.
106, 151.

[34] Cfr. Conversaciones, n. 91.

[35] 1 Cor 13, 7.

[36] Sal 63, 4.

[37] Surco, n. 804.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/con-el-carino-
en-la-mirada-misericordia-y-fraterni/

(09/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/con-el-carino-en-la-mirada-misericordia-y-fraterni/
https://opusdei.org/es-hn/article/con-el-carino-en-la-mirada-misericordia-y-fraterni/
https://opusdei.org/es-hn/article/con-el-carino-en-la-mirada-misericordia-y-fraterni/

	La ternura de Dios (IV): Con el cariño en la mirada: misericordia y fraternidad

