
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (14): El lugar
del encuentro

«Habla, habla con el Señor:
“Que me canso, Señor, que no
puedo más. Señor, que esto no
me sale; ¿cómo lo
harías?”» (San Josemaría).

11/06/2025

Ser famoso no es nada sencillo: la
gente te busca por todas partes, y a
veces no tienes modo de esconderte
para gozar de un poco de calma. A
Jesús le sucedía con frecuencia. De



ahí que en ocasiones evitara las
ciudades o se retirara con sus
apóstoles a lugares donde era menos
conocido, aunque eso no funcionaba
siempre. Como cuando fueron a
Fenicia, a la región de Tiro y Sidón,
esperando pasar desapercibidos…

Una corriente de mutua
confianza

En el entorno de esas ciudades, se
encuentran con una mujer
sirofenicia, que estaba sufriendo
mucho por causa de su hija, poseída
por un demonio especialmente
nocivo. Esta madre necesita ayuda, y
ha oído hablar de Jesús, de modo que
se pone a pedir a gritos al Señor que
tenga compasión de ella. Pero Jesús,
nos dice el Evangelio, «no le
respondió palabra» (cfr. Mt 15,21-23).

Los discípulos no acaban de entender
cómo Jesús puede hacer oídos sordos
a una petición tan insistente. Al cabo



de un rato se le acercan y le dicen:
«Atiéndela y que se vaya, porque
viene gritando detrás de nosotros».
Pero el Señor no solo no accede a su
petición, sino que parece rechazarla
de lleno: «No he sido enviado sino a
las ovejas perdidas de la casa de
Israel». La madre, llena de dolor y de
amor por su hija, no se desanima. Se
echa al suelo ante Jesús, deteniendo
su marcha. No está dispuesta a que el
Señor pase de largo: «¡Señor,
ayúdame!» (Mt 15,23-25).

El dramatismo de la situación quizá
hace pensar a los apóstoles que,
ahora sí, Jesús va a atenderla. Sin
embargo, la contestación resulta aún
más sorprendente e inesperada.
Estando ella aún postrada en el
suelo, le dice Jesús: «No está bien
tomar el pan de los hijos y echárselo
a los perrillos». La mujer tampoco se
desanima ante esta negativa. En su
réplica no hay enfado, ni despecho,
sino una profunda humildad: «Es



verdad, Señor, pero también los
perrillos comen de las migajas que
caen de la mesa de sus amos» (Mt
15,26-27).

Una corriente de mutua confianza
late en el fondo del diálogo entre esta
mujer y Jesús. El Señor conoce la
audacia de su fe y ella confía del todo
en la bondad del corazón de Jesús…
Ella no lo sabe, pero, además de
darle esa gracia que le pide, Dios va a
apoyarse en ella para formar a sus
discípulos. A través de esta mujer,
Jesús está preparando los corazones
de los doce para los horizontes
apostólicos que se les abrirán dentro
de poco tiempo. Quienes recibirán el
mandato de ir a predicar el evangelio
por todo el mundo están
descubriendo cómo una mujer
pagana puede tener más fe en su
corazón que un rabino, o incluso que
ellos mismos, que están todo el día
con Jesús.



Además, esta mujer va a mostrar, a lo
largo de su diálogo con Jesús, algunas
de las disposiciones clave de la
oración, como la humildad de
sabernos necesitados de ayuda, o la
confianza inquebrantable en el amor
que Dios nos tiene, a pesar de su
aparente silencio. Quizá pensaba en
ella Evagrio Póntico cuando escribió:
«No te aflijas si no recibes de Dios
inmediatamente lo que pides: es él
quien quiere hacerte más bien
todavía mediante tu perseverancia
en permanecer con él en oración»[1].

Pero volvamos al clímax de la
conversación. Jesús ha mantenido
todo lo posible esa «tensión
pedagógica» con la mujer y con sus
discípulos. Ahora, ante la sencillez
con que ella le habla de las migajas
bajo la mesa, Jesús desvela ya sus
verdaderos sentimientos: «Mujer,
¡qué grande es tu fe! Que sea como tú
quieres. Y su hija quedó sana en
aquel instante» (Mt 15,28). La fe de



esta madre, su oración llena de
perseverancia y de humildad,
dejarán sin duda una huella
profunda en los apóstoles.

Por otro lado, esta mujer, aun siendo
una extranjera, representa
simbólicamente a todo el Pueblo de
Dios. En ella se está realizando una
vez más aquel misterioso combate en
el que Jacob luchaba con Dios. Fruto
de esa lucha, Jacob le «arranca» a
Dios la bendición; y, con la bendición,
recibe el nombre de Israel, que
significa «el que ha luchado con
Dios» (cfr. Gn 32,25-30) y que le
otorga una nueva misión en la vida.
También entre Jesús y la mujer se da
una especie de forcejeo, una lucha,
un combate que pone a prueba su fe
y su perseverancia. El gesto de
postrarse ante el Señor para que no
pase de largo es una expresión
maravillosa de una oración
perseverante, que no desfallece ante
las dificultades. Y, como le sucedió al



antiguo patriarca, también ese
forcejeo termina con la bendición de
Dios, que alaba la fe de la madre y
libera a su hija.

En una conversación
permanente

«El “combate espiritual” de la vida
nueva del cristiano es inseparable
del combate de la oración»[2], leemos
en el Catecismo. Esta mujer ha
obtenido gracias abundantes a través
de ese combate: se ha intensificado
su relación personal con Dios, y de
esa relación solo pueden salir cosas
buenas. Por eso, el camino hacia la
santidad consiste más en extender el
diálogo con el Señor a todo lo que
hacemos que en alcanzar una serie
de desafíos o niveles de virtud que
no son necesariamente para
nosotros, o que en todo caso no se
darán de hoy para mañana[3]. En
realidad, quizá una cosa acaba por
llevar a la otra, pero hay entre ellas



una clara primacía de la gracia, y por
tanto de la oración[4]. «Porque sin
mí», dice el Señor, «no podéis hacer
nada» (Jn 15,5).

Imaginemos, por ejemplo, que
alguien ha decidido poner un poco
más de orden en su vida. Se ha
propuesto acostarse antes, a una
hora que le permita descansar lo
suficiente, para rendir más en el
trabajo, tener mejor humor, y sacar
unos minutos para rezar todas las
mañanas. Es una gran cosa, y
posiblemente un día y otro lo
consiga, pero al siguiente falle, o se
deje absorber por el caos… Como en
todo proyecto que se emprende,
habrá victorias y derrotas. Pero lo
decisivo non son los resultados. Lo
importante no es tanto el balance de
victorias frente a las derrotas, sino
cómo luchamos o, más precisamente,
con quién luchamos. Porque la
batalla puede librarse en solitario,
contando principalmente o casi



exclusivamente con las propias
fuerzas; o abrirse, por el contrario, a
la relación con Dios, convirtiendo ese
objetivo en tema de conversación
con el Señor: «Señor, creo que tú
también quieres que me acueste
antes, pero me tienes que ayudar…»;
«Jesús, pon amor y esperanza en mi
corazón… ayúdame a ilusionarme…
si soy un poco más ordenado puedo
hacer mucho bien»; «Señor, perdona
porque hoy me ha podido el caos;
ayúdame más»; «Jesús, voy a
ofrecerlo por las personas que están
intentándolo también…».

En este caso estamos asistiendo a una
lucha centrada en Dios, en la que el
diálogo con el Señor se va
alimentando de lo que tenemos entre
manos. Y viceversa: las cosas de cada
día se van abriendo a nuestra
relación con Dios. Para que un
propósito particular de mejora sea
eficaz, el Evangelio nos muestra que,
antes que nada, debe convertirse en



tema de muchas conversaciones con
Dios. Se trata de abrir todos nuestros
ámbitos de actuación a ese gran
horizonte de sentido que es nuestra
relación con el Señor. «Si trabajamos
con Cristo, todos nuestros esfuerzos
tienen sentido, incluso cuando no
llegan los resultados que esperamos,
porque el eco de las obras que se
hacen por amor llega siempre al
Cielo»[5].

Lo que de verdad alegra el corazón
de un padre o de una madre no es
tanto que su hijo pequeño lo haga
todo bien, como que los mire de vez
en cuando y les sonría; que comparta
con ellos sus batallas. Los pequeños,
aunque se esfuercen, suelen
equivocarse con facilidad; pero
buscan continuamente el diálogo con
sus padres, a través de la mirada o de
los gestos, y siempre con el corazón.
Y esa corriente de amor y de
comunicación es lo que más desean
sus padres. También nuestro Padre



Dios espera eso mismo de nosotros:
una corriente de confianza, de amor
y de comunicación. Y la vida entera
es el ambiente en el que se debe
desarrollar esta relación confiada
con nuestro Padre Dios. San
Josemaría invitaba a todos a avanzar
por ese camino: «Habla, habla con el
Señor: “Que me canso, Señor, que no
puedo más. Señor, que esto no me
sale; ¿cómo lo harías?”»[6].

Vivir de esa relación

Los apóstoles, quizá sin darse
demasiada cuenta, vivían en un
diálogo continuo con el Señor, que se
nutría de las circunstancias más
normales del día a día. Los
Evangelios recogen infinidad de
situaciones en las que Jesús y los
suyos hablaban confiadamente. Le
preguntaban, le mostraban su
perplejidad o su entusiasmo. Los
doce, pues, además de discípulos y
testigos, eran amigos con quienes



Jesús compartía su intimidad (cfr. Jn
15,15). La personalidad de Jesús les
cautivaba y a la vez los llenaba de
asombro: para ellos Jesús era un gran
amigo y también un gran misterio.

Una de las cosas que más les llamaba
la atención era la relación de Jesús
con el Padre. Veían la frecuencia con
la que se retiraba a orar. Poco a poco
se fueron dando cuenta de que Jesús
estaba siempre en conversación
íntima con su Padre Dios. El mismo
Jesús les hace ver que lo que dice y
hace brota de su relación con el
Padre: «Yo no he hablado por mí
mismo, sino que el Padre que me
envió, Él me ha ordenado lo que
tengo que decir y hablar» (Jn 12,49);
«Cuando hayáis levantado al Hijo del
Hombre, entonces conoceréis que yo
soy, y que nada hago por mí
mismo» (Jn 8,28).

A veces nuestro Señor exteriorizaba
esa conversación íntima con el



Padre. Por ejemplo, al regreso de los
setenta y dos discípulos que había
enviado por delante a varios pueblos
y aldeas, y que volvían maravillados
por la experiencia de actuar en
nombre de Jesucristo: curaban,
expulsaban demonios… «Señor,
hasta los demonios se nos someten
en tu nombre», le decían llenos de
alegría (Lc 10,17). Jesús se dirige
entonces en voz alta a su Padre, y
lleno de gozo, dice: «Yo te alabo,
Padre, Señor del cielo y de la tierra,
porque has ocultado estas cosas a los
sabios y prudentes y las has revelado
a los pequeños. Sí, Padre, porque así
te ha parecido bien» (Lc 10,21). 

Otra ocasión en la que escuchan a
Jesús hablar en voz alta con el Padre
es el instante solemne de la curación
de Lázaro. En ese ambiente de dolor
por la muerte del amigo, Jesús toma
la palabra, y exclama: «Padre, te doy
gracias porque me has escuchado. Yo
sabía que siempre me escuchas, pero



lo he dicho por la muchedumbre que
está alrededor, para que crean que
Tú me enviaste» (Jn 11,41-42).
Podemos imaginar el estupor de
quienes le escucharon hablar con su
Padre Dios de esta manera. ¿Cómo no
se iban a quedar grabadas en sus
memorias estas palabras?

Al hablar así, Jesús desvela a sus
amigos el misterio de su intimidad
divina: su vida interior. Lo más
íntimo de Jesús es su relación con el
Padre. Jesús vive de esa relación. Una
relación que es un diálogo
ininterrumpido de conocimiento y
amor, que se concreta en el deseo
permanente de hacer su voluntad.
Así se lo hará ver a los suyos: «Mi
alimento es hacer la voluntad del que
me ha enviado y llevar a cabo su
obra» (Jn 4,34). Jesús les está
diciendo de muchas maneras que
vive de su relación con el Padre, que
su intimidad personal es esa
relación. La teología lo expresará



diciendo que el Hijo es una relación
subsistente: todo en la Segunda
Persona de la Santísima Trinidad es
filiación, relación al Padre[7].

Poco a poco, pero especialmente con
el envío del Espíritu Santo, los
discípulos se irán dando cuenta de
que esa fuente secreta, esa relación
de Jesús con el Padre, es su identidad
más personal. Y desearán participar
de ella. Por eso, en una ocasión,
Felipe le dirá al Señor: «Maestro,
muéstranos al Padre y nos basta» (Jn
14,8). Y por eso también le piden a
Jesús que les enseñe a rezar, a
descubrir esa fuente de vida que de
la que Él vive. Y Jesús les enseñará el
Padrenuestro (cfr. Lc 11,1-4).

A través de Jesús, Verbo en quien
fueron creadas todas las cosas (cfr.
Col 1,16), también nosotros nos
encontramos, en lo más íntimo de
nuestro ser, en profunda relación
con el Padre[8]. Lo sentía muy



fuertemente en su corazón san
Ignacio de Antioquía cuando
escribía: «un agua viva habla dentro
de mí y me dice: Ven al Padre»[9]. El
hecho de que Dios me ama, de que
me ha creado para que sea feliz con
él, constituye mi núcleo personal
más auténtico, el sentido más radical
de quién soy; y al revés, «el que no se
sabe hijo de Dios, desconoce su
verdad más íntima»[10]. Por eso, la
oración no es un añadido a nuestra
vida. La conversación con Dios nos
permite habitar en nosotros mismos.
Estar en diálogo con Dios es estar en
nuestra casa interior, es ser quienes
realmente somos. Si la vida interior
de Jesús consiste en el diálogo
ininterrumpido con su Padre,
también nuestra vida interior ha de
nutrirse de ese mismo diálogo con
Dios, que es un diálogo de amor.

«Dios ama comunicarse, más que en
el fragor del trueno o del terremoto,
en “el rumor de una brisa suave” (1R



19,12) o, como lo traducen algunos,
en una “sutil voz de silencio”. Este es
el encuentro importante, que no hay
que perder»[11], decía el Papa León
XIV a los dos días de su elección. Y el
lugar de ese encuentro es el corazón:
«Es la morada donde yo habito (…).
Es nuestro centro escondido (…), el
lugar del encuentro, ya que, a
imagen de Dios, vivimos en
relación»[12]. Sin embargo, hay
corazones que viven en un
permanente monólogo interior. Y
cuando un corazón vive así, los
frutos no pueden ser de amor. Serán
más bien de egoísmo. Si la
conversación interior está centrada
en el yo, las obras estarán
fundamentalmente referidas
también a uno mismo. La queja
frecuente, el mal humor, los
enfados… pueden ser síntomas de la
frustración que produce ese
monólogo interior; porque «el
hombre bueno del buen tesoro de su
corazón saca lo bueno, y el malo de



su mal saca lo malo: porque de la
abundancia del corazón habla su
boca» (Lc 6,45).

El auténtico tesoro de un corazón, el
único verdadero tesoro, es su
relación de amor con Dios. Esa es la
raíz de la que brotarán buenos
frutos, en palabras y obras. Por eso
Jesús dice que «solo Dios es
bueno» (Mc 10,18): fuera de él no hay
más que tinieblas, tristeza, absurdo.
Es el vacío, el aislamiento de quien,
hecho para la relación, se encuentra
en el fondo terriblemente solo. Solo
ante el futuro, ante la muerte, ante
las dificultades. «No es bueno que el
hombre esté solo» (Gn 2,18), dice
Dios en el relato de la creación del
hombre. Y cuando el Ángel anuncia a
la Virgen el sublime momento de la
Encarnación, le dice que llamará a su
hijo Emmanuel, que significa, Dios-
con-nosotros. El Salvador tiene un
nombre que expresa precisamente
compañía, relación personal. «Sin mí



no podéis hacer nada» (Jn 15,5): es la
relación con Jesús la que nos salva, y
la que nos convierte en instrumentos
de salvación para otros.

* * *

«Cristo permanece con nosotros.
Algunas veces, antes de comenzar un
trabajo, san Josemaría se dirigía así
al Señor: “Jesús, vamos a hacer esto
entre los dos”. Jesús está con
nosotros, y nosotros somos
instrumentos suyos. Esto exige
actuar bien, trabajar bien; de lo
contrario, de alguna manera, es
como si hiciésemos “quedar mal” al
Señor, por culpa del instrumento.
Jesús y yo. Es una relación personal,
única, insustituible. Pero, al mismo
tiempo, la unión con Cristo —si es
auténtica— se hace unión con el
Cuerpo de Cristo que es la Iglesia:
comunión con Dios, comunión de los
santos. La relación “Jesús y yo” se



convierte en unión para los demás,
con los demás»[13].

[1] Evagrio, De oratione, n. 34 (citado
en Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2737).

[2] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2725.

[3] Cfr. Francisco, Gaudete et
Exsultate, nn. 11, 50.

[4] Cfr. San Juan Pablo II, Novo
millennio ineunte, n. 38.

[5] F. Ocáriz, «La luz que necesita el
mundo», meditación, 11-05-2020,
opusdei.org.

[6] San Josemaría, notas de una
reunión en Valladolid, 22-10-1972,
recogidas en el documental «El
corazón del trabajo», opusdei.org.



[7] Cfr. Santo Tomás, Summa
Theologiae, I, q. 29 a. 4 co.

[8] Cfr. Santo Tomás, Summa
Theologiae, I, q. 13 a. 7 co; De
Veritate, q. 4 a. 4 co.

[9] San Ignacio de Antioquía, Ad Rom.
7, 2.

[10] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
26.

[11] León XIV, Encuentro con los
cardenales, 10-05-2025.

[12] Catecismo, n. 2563.

[13] F. Ocáriz, A la luz del Evangelio,
«Entre los dos» (opusdei.org).

Carlos Ruiz Montoya

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-hn/article/combate-cercania-mision-14-oracion-lugar-del-encuentro/


opusdei.org/es-hn/article/combate-
cercania-mision-14-oracion-lugar-del-

encuentro/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/combate-cercania-mision-14-oracion-lugar-del-encuentro/
https://opusdei.org/es-hn/article/combate-cercania-mision-14-oracion-lugar-del-encuentro/
https://opusdei.org/es-hn/article/combate-cercania-mision-14-oracion-lugar-del-encuentro/

	Combate, cercanía, misión (14): El lugar del encuentro
	Una corriente de mutua confianza
	En una conversación permanente


