
opusdei.org

Carta del Prelado (10
febrero 2024) |
Obediencia

En esta nueva carta pastoral, el
prelado del Opus Dei reflexiona
sobre la obediencia, a la luz del
mensaje cristiano y de la
realidad vocacional de la Obra.

10/02/2024

Apple Books ► Carta del Prelado (10
febrero 2024).

Google Play Books ► Carta del
Prelado (10 febrero 2024).

http://books.apple.com/us/book/id6477539557
http://books.apple.com/us/book/id6477539557
https://play.google.com/store/books/details?id=ckjzEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=ckjzEAAAQBAJ


PDF ► Carta del Prelado (10 febrero
2024).

Escucha la lectura de la carta del
prelado del Opus Dei (34 min.)

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. Hace unos años, os escribí una
carta dedicada a la libertad. Cada
una y cada uno habremos procurado
meditarla y llevarla a nuestra vida
diaria. Os recordaba entonces que
estamos llamados a hacer las cosas
por amor, no simplemente por
obligación. Queremos seguir al Señor
muy de cerca, cumpliendo su
voluntad, movidos por el deseo de
corresponder a su amor. Ahora os
escribo sobre la obediencia, que a
primera vista puede parecer una
virtud opuesta a la libertad. Sin
embargo, sabemos muy bien que, en

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta%20del%20Prelado%2010%20febrero%20202420240208092633331015.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta%20del%20Prelado%2010%20febrero%20202420240208092633331015.pdf
https://opusdei.org/es/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/
https://opusdei.org/es/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/


realidad, la verdadera obediencia es
una consecuencia de la libertad; y
que, además, frente a lo que cabría
esperar con una mirada simplemente
humana, la obediencia cristiana
revierte en una libertad cada vez
mayor.

Unas décadas atrás, un gran
intelectual que estudió a fondo las
obras de san Josemaría señalaba una
importante aportación de nuestro
fundador: el hecho de haber
subrayado cómo, en la vida cristiana,
existe una cierta prioridad de la
libertad sobre la obediencia[1].
Obedecemos porque nos da la gana
cumplir la voluntad de Dios, porque
ese es el deseo más profundo de
nuestra alma. De hecho, una
obediencia sin libertad no es digna
de la persona humana ni, por tanto,
de un hijo o hija de Dios.

El amor, lo sabemos bien, es mucho
más que una inclinación más o



menos pasajera de la sensibilidad; el
amor supone la disposición a dar la
vida por alguien (cfr. Jn 15,13). Por
eso, una de sus manifestaciones más
profundas es identificar nuestra
voluntad con la de la persona amada:
«Quiero lo que quieras, quiero
porque quieres, quiero como quieras,
quiero cuando quieras...»[2].

2. Muchas veces habremos
considerado, con mayor o menor
detenimiento, el plan amoroso de
Dios sobre el mundo: la creación y la
elevación sobrenatural, por puro
amor, para compartir la felicidad de
la Trinidad con cada hombre y cada
mujer, y para darles una existencia
plena, que cumpliría todas las ansias
de sus corazones. Pero, desde el
principio, el pecado también hizo
presencia en el mundo: el pecado de
nuestros primeros padres, que fue
fundamentalmente una
desobediencia.



Sin embargo —no nos cansemos de
contemplarlo también, con
agradecimiento—, Dios no quiso
abandonarnos a nuestra suerte. En
una decisión de amor libérrimo, que
no podemos entender porque
desborda nuestras pobres luces,
envió a su Hijo Unigénito para
devolvernos la amistad con Él.
Cuando Jesús muere en la Cruz por
toda la humanidad —por ti y por mí
—, entrega su vida en un acto de
plena obediencia a la voluntad de su
Padre. Libertad y obediencia están
entrelazadas en la historia de la
Salvación. Las lamentables
consecuencias de la desobediencia
humana son redimidas por la
obediencia de Cristo. Su gracia nos
da la posibilidad de vivir con la
libertad de los hijos de Dios.

3. En estas páginas deseo invitaros a
que meditemos juntos en algunos
aspectos de la virtud de la
obediencia, tan central en los



misterios de nuestra fe y, al mismo
tiempo, tan presente en la vida de
cualquier persona. La necesidad de
obedecer es una realidad humana, a
muchos niveles, pues existen leyes y
normas obligatorias: desde el
contenido de la ley natural hasta las
leyes de convivencia civil; desde la
obediencia de los menores de edad a
sus padres hasta la obediencia de
quienes voluntariamente se han
comprometido seriamente a algo
ante otras personas o instituciones.
En sentido análogo, también se
considera obediencia el que una
persona siga su propia conciencia. Y,
en un sentido aún más amplio, cabe
llamar obediencia al hecho de seguir
determinados consejos espirituales.

Como es fácil comprobar, pues
estamos metidos de lleno en ella, la
cultura actual raramente considera
la obediencia como algo positivo: se
la ve más bien como una necesidad a
veces ineludible, que se procura



evitar lo más posible, porque parece
contraria al gran valor de la libertad.
A esto se suma el hecho de que, en no
pocos ambientes, hay una cierta
crisis de las figuras de autoridad y
una concepción de la dependencia
como algo negativo: como una
excepción inevitable a la capacidad
de juzgar y decidir algo por uno
mismo. Así, por ejemplo, la mayor
sensibilidad actual ante cualquier
tipo de abuso de poder, siendo en sí
misma muy positiva y necesaria,
puede poner a veces en tela de juicio,
injustamente, toda forma de
autoridad. En realidad, sucede que
existe una especie de tendencia
innata a la desobediencia, herencia
del pecado original, aquel momento
en que «el hombre, tentado por el
diablo, dejó morir en su corazón la
confianza hacia su creador (cfr. Gn
3,1-11) y, abusando de su libertad, 
desobedeció al mandamiento de
Dios»[3].



Para comprender el valor más alto de
la obediencia y su conexión
existencial con la libertad,
necesitamos situarnos por encima de
esos niveles necesarios de obediencia
en la sociedad humana, y contemplar
a Jesucristo. Es este otro aspecto de
su centralidad, que ha de ser el
objetivo de nuestra vida: que Cristo
reine en nuestros corazones y dirija
nuestra entera existencia.

«Aprendamos de Jesús a vivir la
obediencia. Él ha querido poner en la
pluma del Evangelista esa
maravillosa biografía que, en latín,
tiene solo tres palabras: erat subditus
illis (Lc 2,51). Fijaos si es necesaria la
obediencia para un hijo de Dios, ¡si
Dios mismo ha venido para obedecer
a dos criaturas, perfectísimas, pero
criaturas: Santa María —más que
Ella solo Dios— y San José! Y Jesús les
obedeció»[4]. El Hijo de Dios quiso ser
plenamente hombre y, como todo
buen hijo, obedecer a María y a José,



sabiendo que así obedecía a Dios
Padre. Y esta obediencia marcó toda
su vida en la tierra, hasta la
obediencia de la Cruz (cfr. Flp 2,8).

Obedecer a Dios

4. En sentido absoluto, solo Dios es
digno de obediencia, siempre y en
todo momento, porque solo Él conoce
plenamente el camino que a cada
uno de nosotros nos lleva a la
felicidad. «Si escuchas la voz del
Señor, tu Dios, esmerándote en poner
por obra todos sus mandamientos
que te prescribo hoy, el Señor, tu
Dios, te hará el más excelso de todos
los pueblos de la tierra» (Dt 28,1),
señala Moisés antes de describir
todas las bendiciones que esa
obediencia supondría para el pueblo.

De alguna manera, toda la revelación
bíblica es una pedagogía hacia la
obediencia más inteligente y más
libre: la que nos lleva a la plena



realización de quienes somos, al
identificarse nuestra voluntad con la
de Dios, en un sí sin condiciones. Por
eso, a través de los profetas, y a pesar
de las múltiples traiciones de los
suyos, el Señor sigue recordando a su
pueblo: «Escuchad mi voz y Yo seré
vuestro Dios y vosotros seréis mi
pueblo y andaréis por todo camino
por donde os mande, para que os
vaya bien» (Jr 7,23). Nuestros
pequeños planes se engrandecen
cuando se integran en los suyos;
nunca nos va tan bien como cuando
andamos por los caminos de Dios.

Cristo mismo se nos muestra como el
hijo obediente. En primer lugar,
obediente a María y a José, a
parientes y autoridades. Pero, sobre
todo, obediente a Dios Padre. Jesús se
nutre de hacer la voluntad del Padre:
«Mi alimento es hacer la voluntad del
que me ha enviado y llevar a cabo su
obra» (Jn 4,34). Incluso en los
momentos más difíciles, el Hijo hace



suya la voluntad del Padre, a pesar
de la profunda conciencia del dolor
que eso le va a suponer: «Padre, si
quieres aparta de mí este cáliz; pero
no se haga mi voluntad, sino la
tuya» (Lc 22,42). San Pablo escribe
que Jesús, «mostrándose igual a los
demás hombres, se humilló a sí
mismo haciéndose obediente hasta la
muerte, y muerte de cruz» (Flp 2,7-8).

Pero no es solo la muerte de Cristo en
sí misma la que nos ha alcanzado la
salvación, sino su obediencia libre y
amorosa al Padre para hacerse uno
de nosotros y dar la vida por cada
uno: «Por la obediencia de uno solo
todos serán constituidos justos» (Rm
5,19). Una obediencia que no se
restringe a unos momentos o
instancias concretas, sino que es una
manera de obrar en todo momento,
en una docilidad «hasta el fin» (Jn
13,1).



5. A la autoridad nacional y religiosa,
que le prohíbe predicar a Jesús,
responde san Pedro: «Hay que
obedecer a Dios antes que a los
hombres» (Hch 5,29). Pero, comenta
Benedicto XVI, «esto supone que
conozcamos realmente a Dios y que
queramos obedecerle de verdad.
Dios no es un pretexto para la propia
voluntad, sino que realmente Él es
quien nos llama y nos invita, si fuera
necesario, incluso al martirio. Por
eso, ante esta palabra que inicia una
nueva historia de libertad en el
mundo, pidamos sobre todo conocer
a Dios, conocer humilde y
verdaderamente a Dios y, conociendo
a Dios, aprender la verdadera
obediencia que es el fundamento de
la libertad humana»[5].

Quien conoce a Dios se situará en esa
continua búsqueda con gran
esperanza y confianza: de Él no cabe
esperar más que bendiciones,
aunque a veces resulten oscuras o



incomprensibles, o nos hagan sufrir.
En este sentido, también la oración
personal se expresa en actitud de
obediencia: «Señor nuestro —rezaba
san Josemaría—, aquí nos tienes
dispuestos a escuchar cuanto quieras
decirnos. Háblanos; estamos atentos
a tu voz. Que tu conversación,
cayendo en nuestra alma, inflame
nuestra voluntad para que se lance
fervorosamente a obedecerte»[6].

Voluntad divina y mediación
humana

6. Lo que Dios quiere para nosotros
se nos presenta con frecuencia de
manera mediada. En primer lugar, a
través de la Iglesia, cuerpo místico de
Cristo: «La obediencia es la opción
fundamental por acoger a quien ha
sido puesto ante nosotros como signo
concreto de ese sacramento
universal de salvación que es la
Iglesia»[7]. Dios también puede
hacernos ver su voluntad a través de



las personas que nos rodean,
revestidas de mayor o menor
autoridad, dependiendo de la
instancia y del contexto. Saber que
Dios nos puede hablar a través de
otras personas o de sucesos más o
menos corrientes, la convicción de
que ahí podemos escucharle, genera
en nosotros una actitud dócil frente a
sus designios, escondidos también en
las palabras de quienes nos
acompañan en el camino.

San Josemaría, consciente de lo
delicado de esta mediación —
escuchar a Dios, pero a través de
hombres y mujeres normales—,
aconsejaba una actitud de humildad,
sinceridad y silencio interior: «A
veces el Señor sugiere su querer
como en voz baja, allá en el fondo de
la conciencia: y es necesario
escuchar atentos, para distinguir esa
voz y serle fieles. En muchas
ocasiones, nos habla a través de otros
hombres, y puede ocurrir que la vista



de los defectos de esas personas, o el
pensamiento de si están bien
informados, de si han entendido
todos los datos del problema, se nos
presente como una invitación a no
obedecer. Todo esto puede tener una
significación divina, porque Dios no
nos impone una obediencia ciega,
sino una obediencia inteligente, y
hemos de sentir la responsabilidad
de ayudar a los demás con las luces
de nuestro entendimiento. Pero
seamos sinceros con nosotros
mismos: examinemos, en cada caso,
si es el amor a la verdad lo que nos
mueve, o el egoísmo y el apego al
propio juicio»[8].

7. Por otra parte, hay que tener en
cuenta que quienes ocupan
posiciones de autoridad a diversos
niveles no han sido llamados a
hacerlo porque sean perfectos. No
acudimos a la autoridad por sus
cualidades: «¡Qué lástima que quien
hace cabeza no te dé ejemplo!… —



Pero ¿acaso le obedeces por sus
condiciones personales?… ¿O el
“obedite praepositis vestris —
obedeced a vuestros superiores”, de
san Pablo, lo traduces, para tu
comodidad, con una interpolación
tuya que venga a decir… siempre que
el superior tenga virtudes a mi
gusto?»[9].

Esto tampoco quiere decir que no
puedan equivocarse quienes dan
indicaciones o consejos; ellos son
muy conscientes de esto y, en su caso,
pedirán perdón. La posibilidad del
error, de un modo u otro, según la
entidad del asunto y del ámbito del
que se trate, siempre podemos
vivirla con inteligencia y sinceridad,
en un contexto de fe y de confianza
sobrenaturales. También con
humildad, porque es razonable
dudar, al menos un poco, de nuestro
propio juicio y dialogar
confiadamente con la autoridad



cuando nos parece que se ha tratado
de una equivocación.

Santo Tomás, por su parte, explica
que la obediencia es la virtud que
inclina a cumplir el mandato
legítimo del superior, en cuanto que
esa obediencia manifiesta la
voluntad de Dios[10]. Naturalmente,
no todo legítimo mandato es
necesariamente el mejor posible; sin
embargo, la obediencia será entonces
camino de fecundidad, porque a
veces el Señor da más valor
sobrenatural a la humildad y a la
unidad que al hecho de tener más o
menos razón. De ahí la importancia
de la visión sobrenatural; de no
quedarse en una mera valoración
humana de las indicaciones
recibidas.

En todo caso, quienes tienen
autoridad deben extremar la
delicadeza para no imponer
innecesariamente sus criterios, y



para evitar que sus indicaciones o
consejos puedan interpretarse en sí
mismos como una expresión diáfana
de la voluntad de Dios. Como os
escribía en la carta del 9-I-2018,
«mandar con respeto a las almas es,
en primer lugar, respetar
delicadamente la interioridad de las
conciencias, sin confundir el
gobierno y el acompañamiento
espiritual. En segundo lugar, ese
respeto lleva a distinguir los
mandatos de lo que son solo
oportunas exhortaciones, consejos o
sugerencias. Y, en tercer lugar ―y no,
por eso, menos importante―, es
gobernar con tal confianza en los
demás, que se cuente siempre, en la
medida de lo posible, con el parecer
de las personas interesadas» (n. 13).

Contemplemos, sobre todo, el
ejemplo de Cristo: «Jesús obedece, y
obedece a José y a María. Dios ha
venido a la tierra para obedecer, y
para obedecer a las criaturas»[11]. Es



muy significativo que, tras la
respuesta a sus padres en el templo
—«es necesario que yo esté en las
cosas de mi Padre»— san Lucas
añada que Jesús «erat subditus illis,
les estaba sujeto» (cfr. Lc 2,49-51). El
seguimiento de la voluntad de Dios,
que debemos buscar siempre y en
todo, se encuentra a menudo en el
seguimiento confiado de algunas
personas.

Obediencia y libertad

8. No ha habido en la historia de la
humanidad un acto tan
profundamente libre como la entrega
del Señor en la Cruz (cfr. Jn 10,17-18).
«El Señor vivió el culmen de su
libertad en la Cruz, como cumbre del
amor. Cuando en el Calvario le
gritaban: “Si eres Hijo de Dios, baja
de la Cruz”, demostró su libertad de
Hijo precisamente permaneciendo
en aquel patíbulo para cumplir a



fondo la voluntad misericordiosa del
Padre»[12].

La Cruz, escribía san Josemaría, «no
es la pena, ni el disgusto, ni la
amargura… Es el madero santo
donde triunfa Jesucristo…, y donde
triunfamos nosotros, cuando
recibimos con alegría y
generosamente lo que él nos
envía»[13]. La Cruz nos muestra de
manera nítida lo que mencionaba al
principio de esta carta: que libertad y
obediencia no se oponen, porque de
hecho se puede obedecer por amor, y
solo se puede amar en libertad. Más
concretamente, la obediencia
cristiana no solo no es contraria a la
libertad, sino que es ejercicio de
libertad. «Soy muy amigo de la
libertad y precisamente por eso
quiero tanto esa virtud cristiana»[14],
escribía también nuestro Padre,
refiriéndose a la obediencia.



Siempre es posible hacer lo que se
debe hacer «porque me da la gana»:
por amor. Y, cuando es por amor a
Dios, ese «porque me da la gana» es
«la razón más sobrenatural», como
aseguraba también san Josemaría.
De ahí que no haya «nada más falso
que oponer la libertad a la entrega,
porque la entrega viene como
consecuencia de la libertad»[15].

9. «Ama, y haz lo que quieras»[16]: la
célebre afirmación de san Agustín
significa, como él mismo escribió,
que quien obra el bien movido por la
caridad no lo hace solamente por
necesidad u obligación, pues «la
libertad pertenece a la
caridad» (libertas est caritatis)[17]. Se
entiende así que la ley de Cristo sea
«ley perfecta de libertad» (St 1,25),
pues se resume toda ella, se
«recapitula», en el amor (cfr. Rm
13,8-9).



En todo podemos actuar libremente,
como Cristo, haciendo nuestro lo que
nos dicen, por amor. En este sentido,
«al obedecer, hay que escuchar,
porque no somos instrumentos
inertes ni pasivos, sin
responsabilidad ni pensamiento. Y
luego, con originalidad, con
iniciativa, con espontaneidad, poner
todas las energías de la inteligencia y
de la voluntad en lo que se manda,
para ejecutar todo lo que se manda y
solo lo que se manda. Otra cosa sería
anárquica. La obediencia en la Obra
favorece el desarrollo de todos
vuestros valores individuales y hace
que, sin perder vuestra personalidad,
viváis, crezcáis y adquiráis una
mayor madurez, siendo la misma
persona a los dos años que a los
ochenta y dos»[18]. Esta iniciativa,
lógicamente, no se limita a las
ocasiones en las que es preciso
obedecer, pues en todo momento
podemos sugerir, proponer y aportar
creatividad allí donde estamos, sin



esperar a recibir indicaciones, y
siempre en unión con quienes
tengan autoridad.

San Basilio Magno explicaba que lo
propio de los hijos es obedecer por
amor: «O nos apartamos del mal por
temor del castigo y estamos en la
disposición del esclavo, o buscamos
el incentivo de la recompensa y nos
parecemos a mercenarios, o
finalmente obedecemos por el bien
mismo del amor del que manda (…) y
entonces estamos en la disposición
de hijos»[19]. Obedecer por amor no es
una forma de voluntarismo que
prescinda de la inteligencia;
obedecer por amor quiere decir
poner en juego todas las potencias
del alma, desplegar lo mejor de la
inteligencia que razonando busca el
bien y de la voluntad que desea
realizarlo.

De hecho, sin inteligencia y sin
libertad —sobre todo sin libertad



interior— no es posible una
obediencia plenamente humana. Y,
menos aún, una obediencia como la
de Jesús. «No concibo —decía
nuestro Padre— que pueda haber
obediencia verdaderamente
cristiana, si esa obediencia no es
voluntaria y responsable. Los hijos
de Dios no son piedras o cadáveres:
son seres inteligentes y libres, y
elevados todos al mismo orden
sobrenatural»[20].

10. Pero podemos preguntarnos: ¿es
posible obedecer sin entender, o
incluso teniendo una opinión distinta
sobre un asunto? Es evidente que sí;
y también entonces —quizá aún más
— puede hacerse por amor y, por
tanto, con libertad. Aquí, a menudo,
junto con la caridad entrará en juego
la fe: obedezco sin comprender o sin
ver las cosas del mismo modo,
cuando acepto que la indicación me
viene de personas prudentes, que
pueden juzgar mejor que yo mismo;



o cuando acepto que, una vez
ponderadas las cosas, es necesario
tomar una decisión, y que
corresponde a alguien hacerlo.
Cuando vemos la gracia del Espíritu
Santo en ese juicio y en nuestra
disposición a aceptarlo, la obediencia
se manifiesta como un acto de fe.

Como afirma santo Tomás, siguiendo
en esto a Aristóteles, la voluntad es la
facultad que propiamente dirige a la
persona[21], aunque necesita que el
entendimiento le presente los objetos
de elección. Del corazón viene todo
lo bueno y todo lo malo (cfr. Lc 6,45):
se puede decidir no querer entender,
o no querer dialogar para
comprender mejor una cuestión. La
voluntad —como lo muestra la
experiencia— puede dominar de tal
modo a la inteligencia que incluso la
puede forzar a negar algo
objetivamente evidente. Pero la libre
voluntad puede lanzarla también a
emprender caminos nuevos, sin



haberlo comprendido todo en un
determinado momento.

Si, ante las dificultades y
sufrimientos, nos encontramos
desconcertados, sin comprender, nos
ayudará contemplar a Jesús que, en
su naturaleza humana, ha querido
padecer también ese sufrimiento: al
rezar «Dios mío, Dios mío, ¿por qué
me has abandonado?» (Mt 27,46),
realiza las palabras proféticas del
salmo 22. Su respuesta, vibrante de
libertad en medio del dolor, se nutre
también de los salmos: «Padre, en tus
manos encomiendo mi espíritu» (Lc
23,46, cfr. Sal 31,6). La obediencia de
Jesús repara la desobediencia de
Adán (cfr. Rm 5,19); toda su vida y
muerte es obediencia a Dios Padre y
causa de nuestra salvación (cfr. Flp
2,6-11).



Obediencia y confianza

11. Obediencia y confianza también
se reclaman mutuamente, hasta el
punto de que, cuando son genuinas,
se pasa de una a otra con
naturalidad: allí donde hay
confianza, consultar el juicio de otro
y, si es el caso, hacerlo propio, suele
ser una manifestación normal de que
se quiere escoger lo mejor. Al
contrario, cuando se debilita la
confianza, la obediencia corre el
riesgo de transformarse en algo
puramente externo, formal y
distante. Por eso, para facilitar una
obediencia sana es imprescindible
un clima de afecto y de benevolencia.
Que las personas se sepan queridas y
no controladas, que sean
efectivamente escuchadas, que noten
que se valoran sus opiniones: todas
estas actitudes potencian la libertad
y, al mismo tiempo, la obediencia.



San Josemaría señalaba que la
confianza es la clave para construir
una amistad entre padres e hijos: «Si
no tienen libertad, si ven que no se
confía en ellos, [los hijos] se sentirán
movidos a engañar siempre»[22].
Cuando no hay confianza,
rápidamente se crean distancias y se
pierde fácilmente la transparencia,
porque la intimidad es un ámbito
delicado que necesita de un
ambiente seguro para desplegarse.
Tratar de asegurar una obediencia
meramente externa, sin comunión de
voluntades, es como construir una
casa sobre arena (cfr. Mt 7,26).

En la misión de crear un clima de
confianza, tienen mayor
responsabilidad quienes ocupan una
posición de autoridad en la familia o
en un grupo. De hecho, su primer
acto de servicio puede consistir en
fomentar activamente ese espacio de
confianza con todos, al tiempo que
van por delante en la búsqueda de la



voluntad de Dios para sí mismos y
para su misión. Así, apoyándose unos
en otros, la buscarán y encontrarán
también los demás. Aun con la
necesaria organización —la
indispensable, porque la Obra es una
«organización desorganizada»[23]—,
todos deben poder saberse y sentirse,
también en expresión de nuestro
Padre, «libres como pájaros»[24].

Precisamente la necesidad de un
contexto de confianza y de calor
familiar es lo que llevaba a san
Josemaría a señalar que, en la Obra,
el mandato más fuerte es un «por
favor». No se trataba de una simple
cuestión terminológica, sino la
indicación de la actitud natural en un
ambiente familiar, entre personas
adultas, inteligentes y libres.
Además, el hecho de que la Obra sea
una familia sobrenatural hace que la
fe y la caridad se sitúen, junto con la
confianza, como verdaderos



fundamentos tanto del ejercicio de la
autoridad como de la obediencia.

Obediencia y fecundidad
apostólica

12. El Señor «aprendió por los
padecimientos la obediencia. Y
llegado a la perfección, se ha hecho
causa de salvación eterna para todos
los que le obedecen» (Hb 5,8-9). La
salvación, como fruto de la
obediencia de Cristo hasta la muerte
de Cruz, ilumina también la relación
entre la obediencia y la fecundidad
apostólica de nuestra vida.

Muchas veces habremos meditado
aquella escena en que Pedro obedece
al Señor, a pesar de que seguir su
indicación era poco razonable desde
el punto de vista humano: «Guía mar
adentro y echad vuestras redes para
la pesca» (Lc 5,4). Pensémoslo
despacio: ¡cuántas cosas buenas se
siguieron de la obediencia de Pedro



ante ese Duc in altum! «¡Oh poder de
la obediencia! —El lago de Genesaret
negaba sus peces a las redes de
Pedro. Toda una noche en vano. —
Ahora, obediente, volvió la red al
agua y pescaron piscium
multitudinem copiosam —una gran
cantidad de peces. —Créeme: el
milagro se repite cada día»[25].

13. En la misión apostólica, podemos
y debemos tener una personal y
amplia iniciativa, fruto del amor a
Dios y a los demás y, a la vez,
desarrollar, siguiendo a quien las
dirige, tantas actividades
organizadas en los centros de la
Obra, desde la fidelidad a los medios
que nos transmitió nuestro Padre.
Todo esto, sin olvidar que el medio
principal será siempre la oración:
«La oración, esa es nuestra fuerza: no
hemos tenido nunca otra arma»[26].

En la dirección de la Obra y en la
organización de sus apostolados, la



manera de obedecer es la propia de
una familia, de una comunión de
personas. Pensar en comunión de
personas es pensar en comunión de
libertades, comunión de iniciativas
personales que también son «hacer
el Opus Dei», y comunión de
generaciones. La convicción de que
Dios actúa en el corazón de todos, y
de que todos estamos a la escucha de
la voluntad divina, hace que surja la
obediencia propia de una familia, en
la que cada miembro busca
activamente colaborar en el proyecto
común. Entendida y vivida así, la
obediencia es expresión de unidad;
de esa unidad que es precisamente
condición de fecundidad apostólica: 
ut omnes unum sint… ut mundus
credat (Jn 17,21).

Respetando estrictamente la
separación entre el acompañamiento
espiritual y el gobierno de las
personas, hemos de vivir y trabajar
siempre llenos de agradecimiento



por la vocación cristiana en la Obra,
promoviendo las riquezas de cada
uno y de cada una para trabajar
todos en equipo y en familia.

Cultivar la auténtica virtud de la
obediencia nos pone a salvo tanto de
la incapacidad de escuchar como del
servilismo que solamente ejecuta, sin
la mediación de toda la riqueza
interior que Dios ha dado a cada
persona. Por eso, san Josemaría nos
prevenía ante esas posibilidades.
Consideraba, por un lado, que «la
mayor parte de las desobediencias
proviene de no saber “escuchar” el
mandato, que en el fondo es falta de
humildad o de interés en servir»[27].
Por otro, precisamente como
consecuencia del deseo de escuchar
con actitud de servicio, señalaba que
«en el Opus Dei obedecemos con la
cabeza y la voluntad; no como
cadáveres. Yo con cadáveres no voy a
ninguna parte; los entierro
piadosamente»[28]. En este sentido,



obedecer no es solo ejecutar la
voluntad de otra persona, sino
colaborar con ella en unión de
voluntades y de cabeza, de
pensamiento.

La obediencia inteligente de
san José

14. En su carta sobre san José, el
Papa Francisco consideraba cómo
«en cada circunstancia de su vida,
José supo pronunciar su fiat, como
María en la Anunciación y Jesús en
Getsemaní»[29].Cuando san Josemaría
tenía que hablar de la obediencia, se
refería con frecuencia a san José,
porque veía en el patriarca
precisamente ese corazón que
escucha: atento a Dios y también
atento a las circunstancias, a las
personas que lo rodeaban. Por
ejemplo, en el episodio del regreso de
Egipto, nos hace ver cómo «la fe de
José no vacila, su obediencia es
siempre estricta y rápida. Para



comprender mejor esta lección que
nos da aquí el Santo Patriarca, es
bueno que consideremos que su fe es
activa, y que su docilidad no
presenta la actitud de la obediencia
de quien se deja arrastrar por los
acontecimientos»[30].

En esta línea, nuestro fundador
valoraba precisamente el hecho de
que san José, siendo como era un
hombre de oración, aplicara su
inteligencia a la realidad que tenía
delante: «En las diversas
circunstancias de su vida, el
Patriarca no renuncia a pensar, ni
hace dejación de su responsabilidad.
Al contrario: coloca al servicio de la
fe toda su experiencia humana. (…)
Así fue la fe de san José: plena,
confiada, íntegra, manifestada en
una entrega eficaz a la voluntad de
Dios, en una obediencia
inteligente»[31].



Es comprensible que, especialmente
para quienes estamos llamados a ser
santos metidos en las situaciones de
este mundo, muy cambiantes y llenas
de desafíos, san Josemaría nos insista
en la necesidad de aprender una
obediencia inteligente, integrada en
nuestra libertad personal.

La obediencia de María

15. En estos últimos años, se ha
difundido por el mundo la devoción
a la Virgen desatanudos, que tiene
raíces muy antiguas, porque ya a
principios del siglo III escribía san
Ireneo de Lyon: «Eva, por su
desobediencia, ató el nudo de la
desgracia para el género humano; en
cambio, María, por su obediencia, lo
desató»[32]. ¡Cuántos nudos, que
parecen imposibles de desatar en el
mundo y en nuestras vidas, se
desharán si, como la Santísima
Virgen, vivimos para los planes de
Dios!



Comentaba nuestro Padre:
«Tratemos de aprender, siguiendo su
ejemplo en la obediencia a Dios, en
esa delicada combinación de
esclavitud y de señorío. En María no
hay nada de aquella actitud de las
vírgenes necias, que obedecen, pero
alocadamente. Nuestra Señora oye
con atención lo que Dios quiere,
pondera lo que no entiende,
pregunta lo que no sabe. Luego, se
entrega toda al cumplimiento de la
voluntad divina: he aquí la esclava
del Señor, hágase en mí según tu
palabra. ¿Veis la maravilla? Santa
María, maestra de toda nuestra
conducta, nos enseña ahora que la
obediencia a Dios no es servilismo,
no sojuzga la conciencia: nos mueve
íntimamente a que descubramos la
libertad de los hijos de Dios»[33].

Si, en alguna ocasión, la obediencia
se nos presentara en conflicto con la
libertad, acudamos a María: Ella nos
conseguirá la gracia de descubrir, en



la auténtica obediencia, la libertad de
los hijos de Dios. Y, con la libertad, la
alegría.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

Roma, 10 de febrero de 2024

1 Cfr. C. Fabro, «Un maestro de
libertad cristiana», en L'Osservatore
Romano, 2-VII-1977. También en 
www.opusdei.org/es-es/article/un-
maestro-de-la-libertad-cristiana.

[2] San Josemaría, Oración al Espíritu
Santo, abril de 1934.

[3] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
397.

[4] San Josemaría, Carta 38, n. 41. En
adelante, las citas de las que no se

https://opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana/
https://opusdei.org/es-es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana/


menciona el autor son de san
Josemaría.

[5] Benedicto XVI, Homilía, 15-IV-2010.

[6] Santo Rosario, 4º misterio de luz.

[7] Francisco, Discurso, 17-II-2022.

[8] Es Cristo que pasa, n. 17.

[9] Camino, n. 621.

[10] Cfr. S. Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 104 a. 1.

[11] Es Cristo que pasa, n. 17.

[12] Benedicto XVI, Angelus, 1-VII-2007.

[13] Forja, n. 788.

[14] Es Cristo que pasa, n. 17.

[15] Amigos de Dios, n. 30.

[16]San Agustín, In Epist. Ioannis ad
parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).



[17] San Agustín, De natura et gratia,
65, 78 (PL 44, 286).

[18] Carta11, n. 39.

[19] San Basilio, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Conversaciones, n. 2.

[21] Cfr. S. Tomás de Aquino, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim
quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

[22] Conversaciones, n. 100.

[23] Conversaciones, n. 63.

[24] Carta 18, n. 38.

[25] Camino, n. 629.

[26] Carta, 17-VI-1973, n. 35.

[27] Surco, n. 379.



[28] Notas de una reunión de familia,
9-XI-1964, en Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei (III), p. 407.

[29] Francisco, Carta apostólica Patris
corde, 8-XII-2020, n. 3.

[30] Es Cristo que pasa, n. 42.

[31] Ibidem.

[32] San Ireneo, Adversus hæreses, III,
22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33] Es Cristo que pasa, n. 173.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/carta-prelado-
opus-dei-obediencia/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/carta-prelado-opus-dei-obediencia/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-prelado-opus-dei-obediencia/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-prelado-opus-dei-obediencia/

	Carta del Prelado (10 febrero 2024) | Obediencia
	Obedecer a Dios
	Voluntad divina y mediación humana
	Obediencia y libertad
	Obediencia y confianza
	Obediencia y fecundidad apostólica
	La obediencia inteligente de san José
	La obediencia de María


