
opusdei.org

Carta del Prelado
(septiembre 2011)

El Prelado habla en su carta
sobre Abrahán, padre en la fe,
de quien destaca su fidelidad,
su trato y amistad con Dios y su
preocupación por los demás.

05/09/2011

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Os escribo estas líneas teniendo bien
grabada en la memoria la imagen de
Benedicto XVI y de los innumerables
jóvenes que, acogiendo la



convocatoria del sucesor de san
Pedro, acudieron a la Jornada
Mundial de la Juventud. Hemos
preparado todos ese evento en la
oración, persuadidos de que a
muchos les llegaría de un modo u
otro la voz del Señor, que invita a
cada uno a seguirle. Una vez
finalizados esos días, continuemos
rezando para que las decisiones de
una vida cristiana más intensa y más
apostólica maduren en quienes
hemos escuchado y meditado las
palabras del Santo Padre.

Os invito a considerar este mes
algunos aspectos que el Romano
Pontífice destaca al comentar la
figura del patriarca Abrahán — 
nuestro padre en la fe, como le llama
la liturgia [1] —, por su fidelidad
constante en cumplir los mandatos
del Señor.

A lo largo del caminar terreno de
Abrahán, destaca su escucha atenta



de la palabra divina. Desde que
abandona su familia y su tierra natal,
dejando atrás las falsas divinidades
para servir al Dios vivo, su existencia
está marcada profundamente por la
entrega confiada al Dios que se le ha
revelado. También nosotros hemos
de acercarnos a la Sagrada Escritura
con el afán de descubrir la voz de
Dios. Así lo expresaba el Romano
Pontífice hace pocos meses: « Quiero
invitaros (...) a conocer mejor la
Biblia —que espero tengáis en
vuestras casas— y, durante la
semana, deteneros a leerla y
meditarla en la oración, para
conocer la maravillosa historia de
la relación entre Dios y el hombre,
entre Dios que se comunica a
nosotros y el hombre que
responde, que reza » [2] .

Nuestro Fundador daba el mismo
consejo: leer cada día algún párrafo
del Nuevo Testamento esforzándose
por hacer una lectura meditada,



contemplativa, en primera persona,
para aprovechar las luces del
Paráclito. « Leed la Escritura Santa.
Meditad una a una las escenas de
la vida del Señor, sus enseñanzas.
Considerad especialmente los
consejos y las advertencias con que
preparaba a aquel puñado de
hombres que serían sus Apóstoles,
sus mensajeros, de uno a otro
confín de la tierra » [3] . Como bien
conocéis, en su agenda de bolsillo
llevaba anotados algunos textos de la
Sagrada Escritura, que repasaba y
ponderaba con frecuencia. De su
experiencia personal procede una
consideración recogida en Surco : « 
Esos minutos diarios de lectura del
Nuevo Testamento, que te aconsejé
(...), son para que encarnes, para
que “cumplas” el Evangelio en tu
vida..., y para “hacerlo cumplir” » 
[4] .

Pero volvamos a la historia de
Abrahán. La fe le conduce a oír con



atención la palabra del Señor y a
ponerla por obra. Su intimidad con
Dios crece con el trato, hasta el punto
de que la Sagrada Escritura, cuando
formula su elogio, dice de él que era 
amigo de Dios [5] . También
Jesucristo da ese título a los
Apóstoles: os he llamado amigos,
porque todo lo que oí de mi Padre os
lo he hecho conocer [6] . Y nos lo
repite a cada una, a cada uno —no
una vez, ¡muchas!—, a lo largo de la
jornada.

El amigo abre su corazón al amigo, le
habla de sus preocupaciones, de sus
proyectos y alegrías. Y, en los ratos de
oración, se afianza más y más esa
intimidad con Dios. La historia de
Abrahán es paradigmática.
Fijémonos en que, cuando el Señor
decide castigar a los habitantes de
Sodoma y Gomorra por sus muchos
pecados, se lo comunica antes a su
amigo. ¿Cómo podré ocultar a
Abrahán lo que voy a hacer, cuando



Abrahán se va a convertir en un
pueblo grande y poderoso, y en él van
a ser bendecidos todos los pueblos de
la tierra? [7] . El Santo Padre
comenta a este propósito: « aquí
interviene Abrahán con su oración de
intercesión (...). A través de él, el
Señor quiere reconducir a la
humanidad a la fe, a la obediencia, a
la justicia. Y ahora este amigo de Dios
se abre a la realidad y a las
necesidades del mundo, reza por los
que están a punto de ser castigados y
pide que sean salvados» [8] .

Impresiona mucho, y a la vez resulta
alentador, este pasaje de la Escritura
en el que un hombre, firmemente
apoyado en su condición de amigo, se
enfrenta en cierto modo con el
Altísimo, abogando por la conversión
de los pecadores con una oración
confiada. ¿Vas a destruir al justo con
el malvado? Quizá haya cincuenta
justos dentro de la ciudad; ¿la vas a
destruir?; ¿no la perdonarás en



atención a los cincuenta justos que
haya dentro de ella? Lejos de ti hacer
tal cosa; matar al justo con el
malvado, y equiparar al justo y al
malvado; lejos de ti [9] .

El Señor condesciende a la petición
de Abrahán. Sin embargo, el
patriarca, temiendo que ni siquiera
cincuenta justos se hallen en la
ciudad, va reduciendo el número en
su diálogo, hasta llegar a una decena:
no se enfade mi Señor si hablo una vez
más; quizá se encuentren allí diez.
Dios contestó: no la destruiré en
atención a los diez [10] . Al final,
como nos consta —y causa pena, por
la cerrazón de los corazones—,
Sodoma y Gomorra fueron
destruidas: no se hallaron en esas
ciudades ni siquiera ese pequeño
número de justos que las hubieran
librado del castigo.

¡Qué importante es la oración de
unos por otros! Más allá de la



conclusión histórica de este pasaje,
aquí se nos revela la grandeza de la
misericordia divina. Explica el Papa
que, « con su oración, Abrahán no
invoca una justicia meramente
retributiva, sino una intervención
de salvación que, teniendo en
cuenta a los inocentes, libre de la
culpa también a los impíos,
perdonándolos » [11] . También
ahora, como en otros momentos de la
historia, el Señor está dispuesto a
convertir los corazones, atendiendo
las súplicas de sus amigos. Pero es
preciso que cada una y cada uno rece
más, para que las almas vuelvan a la
amistad de Dios y para que nosotros
no nos alejemos. Como decía nuestro
Padre, el problema es que « rezamos
pocos, y los que rezamos, rezamos
poco ».

Es preciso orar siempre y orar con
más intensidad por las necesidades
de la Iglesia, de las almas, del mundo
entero. Hagámoslo con fe, humildad



y perseverancia. Recordemos la
promesa del Señor a David,
descendiente de Abrahán: fui tecum
in omnibus, ubicumque ambulasti
[12] , he estado contigo en todas tus
andanzas. Estas palabras conmovían
mucho a nuestro Padre, porque veía
en ellas la seguridad de que el Señor
se encuentra constantemente junto a
sus hijos.

La profecía mesiánica dirigida a
David prosigue con estas otras
palabras: cuando hayas completado
los días de tu vida y descanses con tus
padres, suscitaré después de ti un
linaje salido de tus entrañas y
consolidaré su reino (...). Tu casa y tu
reino permanecerán para siempre en
mi presencia y tu trono será firme
también para siempre [13] . Esta
promesa se hizo realidad en
Jesucristo y sigue vigente en la
Iglesia. En una ocasión —se cumplen
ahora ochenta años—, san Josemaría
la entendió como referida también a



la Obra, parte viva del Cuerpo
místico. Hacía oración ante el
Sagrario, con esfuerzo, cuando el
Señor puso en sus labios esas
palabras tal como se leían entonces
en la liturgia. Nuestro Fundador lo
dejó escrito en sus apuntes
espirituales. « Dicen así las palabras
de la Escritura que encontré en
mis labios: “et fui tecum in
omnibus ubicumque ambulasti,
firmans regnum tuum in
æternum”: apliqué mi inteligencia
al sentido de la frase, repitiéndola
despacio. Y después, ayer tarde,
hoy mismo, cuando he vuelto a
leer estas palabras (...) he
comprendido bien que Cristo-Jesús
me dio a entender, para consuelo
nuestro, que “la Obra de Dios
estará con Él en todas las partes,
afirmando el reinado de Jesucristo
para siempre”» [14] .

Pensemos más, por tanto, que tú y yo
hemos de estar con el Señor,



correspondiendo a los toques de la
gracia. Aunque cada uno de nosotros
sea y se sepa poca cosa, nuestro
Padre Dios desea contar con nuestra
colaboración —junto a los demás
fieles de la Iglesia— para llevar su
misericordia a la humanidad. Él
desea salvar a los hombres de sus
pecados —verdadera causa de todos
los males—, pero respeta la libertad
de las criaturas. Como en el caso de
aquellas ciudades por las que
intercedió Abrahán, se precisa una
mínima respuesta por parte de los
hombres: « Para transformar el
mal en bien, el odio en amor, la
venganza en perdón. Por eso los
justos tenían que estar dentro de
la ciudad, y Abrahán repite
continuamente: “Quizás allí se
encuentren...” » [15] . Recalca el
Papa que « “allí”, dentro de la
realidad enferma, es donde tiene
que estar ese germen de bien que
puede sanar y devolver la vida.
Son palabras dirigidas también a



nosotros: que en nuestras
ciudades haya un germen de bien;
que hagamos todo lo necesario
para que no sean sólo diez justos,
para conseguir realmente que
vivan y sobrevivan nuestras
ciudades y para salvarnos de esta
amargura interior que es la
ausencia de Dios » [16] .

¿Nos damos cuenta de que nuestra
conversación confiada con el Señor
ocupa un lugar importante para que
se cumpla el designio divino de la
salvación? Dios cuenta con nuestra
pelea personal, con tu oración y la
mía, para enviar abundantes gracias
a las almas. ¡No nos desalentemos
ante la aparente prepotencia del mal!
El profeta Jeremías buscaba de parte
de Dios un solo justo en Jerusalén,
para salvar la ciudad: recorred las
calles de Jerusalén, mirad bien y
enteraos, buscad por sus plazas a ver
si encontráis a un hombre, si hay
quien haga justicia y busque la



fidelidad: entonces la perdonaré [17] .
La situación ha cambiado
radicalmente después de la
Encarnación del Verbo. Ya no es la
falta de un justo lo que puede
impedir el efecto de la misericordia
divina, porque ese Justo existe: es
Jesús, vencedor del pecado y de la
muerte, que en el Cielo conserva la
humanidad asumida y vive siempre
para interceder por nosotros [18] .
Por eso, no han de faltar nunca
quienes, en medio del mundo, eleven
constantemente sus plegarias al
Cielo, bien unidos a Jesucristo. Y
entonces, como afirma el Santo
Padre, « la oración de todo hombre
encontrará su respuesta; entonces
toda intercesión nuestra será
plenamente escuchada » [19] .

Cuántas veces he oído de labios de
nuestro Padre este grito: « ¡Fe, hijos
míos, fe! » Porque todo se remedia si
rezamos, si unimos nuestras
peticiones a las que Cristo alza a Dios



Padre en la Santa Misa, sacrificio de
una eficacia impetratoria infinita. Así
se han comportado siempre los
cristianos, sobre todo en épocas de
especial dificultad. Releamos una
página de los Hechos de los
Apóstoles, que nos relata la prisión
de Pedro en Jerusalén [20] . San
Josemaría la consideraba en una de
sus meditaciones durante los meses
de persecución religiosa en España,
en 1937. Sus palabras, dirigidas
entonces al pequeño grupo de
personas que le acompañaban en un
refugio, aparecen plenamente
actuales, pues, superando las
concretas vicisitudes históricas, se
detienen en lo permanente.

Al meditar sobre esa escena, nuestro
Padre se preguntaba: « ¿Qué podían
hacer los primeros cristianos para
defender a su primer Papa? La
mayor parte de ellos eran gente sin
influencia alguna; y los que la
tenían, no podían usarla. Pero San



Lucas no deja de consignarnos la
conducta de aquellos primeros
hermanos nuestros. Dice: oratio
autem fiebat sine intermissione ( 
Hch 12, 5). Oraban sin cesar. Toda
la Iglesia, en pie, con los brazos en
alto —en actitud de oración—,
clamaba a su Dios. ¿Cuáles fueron
los resultados de esta conducta?
Por la noche, en la prisión de
Pedro, un ángel se aparece en su
celda, le despierta y le avisa: surge,
velociter ( Hch 12, 7); levántate
deprisa, vístete y cálzate. Las
cadenas se quebrantan, se
franquean las puertas de la
prisión, y el Príncipe de los
Apóstoles sale de su encierro» [21] .

¡Cómo deseo que este comentario de
nuestro Fundador nos impulse a una
oración por la Iglesia, por el Papa,
por todas las almas, llena de
confianza! En los ratos de meditación
delante del Sagrario, hablemos con el
Señor de nuestros amigos, de



nuestros parientes, de nuestros
conocidos, pidiendo para ellos todo
lo que necesiten. Hagamos nuestros
planes de apostolado con Jesús y 
junto a Jesús, que así saldrán
adelante: desde las iniciativas más
corrientes, quizá aparentemente
pequeñas —y nada es pequeño
cuando se trata del bien espiritual de
un alma—, hasta los proyectos de
más envergadura que miran a
devolver a la sociedad un profundo
sentido cristiano. Volvamos a poner
por obra el consejo de san Josemaría:
« Antes de hablar de Dios con las
almas, hablemos con Dios de las
almas ». ¿Tú pides cada día por las
personas que encuentras? ¿Te
esfuerzas por trabar nuevas
amistades, intensificar el trato con
quienes ya son amigos tuyos?
Recemos de modo especial por el
viaje del Papa a Alemania, del 22 al
25 del presente mes.



Retornando a las consideraciones del
principio de estas líneas, insisto en la
necesidad de encomendar al Señor
los frutos de todas las actividades
realizadas estos meses en el mundo
entero. Insisto: recemos
especialmente por la continuidad de
la labor apostólica con la juventud,
después de las jornadas de Madrid,
para que en todas partes muchos
hombres y mujeres jóvenes se
decidan a seguir de cerca a
Jesucristo. Confiemos estos deseos a
la Santísima Virgen, aprovechando
las diversas fiestas marianas que
jalonan el mes de septiembre. Y no
nos olvidemos de estar, con Ella,
junto a la Cruz de Jesús, en la Misa y
durante la jornada entera. De este
modo se harán realidad las hambres
de santidad y de apostolado que
deseamos sembrar en los corazones.

Acudamos también a la intercesión
del queridísimo don Álvaro, que tan
fielmente llevó a cabo el cambio de



relevo . No imagináis cuántos
personajes y personas me han
hablado de lo que ya anunció
nuestro Padre: « Cuando yo falte, no
habrá ningún terremoto en la Obra
». Y esto, como gracias a Dios sucedió,
se llevó a cabo por la total
colaboración de su primer sucesor,
con la paz inalterable que le
caracterizaba.

Para mis viajes a África, me he
trasladado a Francia, sede de una de
las dos líneas aéreas que tienen
vuelos directos a Costa de Marfil y a
Congo, y allí he permanecido unas
semanas. Como bien podéis
imaginar, en París —recordando
muy expresamente a nuestro Padre y
al queridísimo don Álvaro— fuimos a
rezar a la Medalla Milagrosa,
también aquí acompañado por todas
y por todos, como siempre, gracias a
Dios. Y, también como siempre, he
tocado que se goza estando "en Casa".
He pasado unas semanas en



Couvrelles, rememorando los pasos
de san Josemaría y de su primer
sucesor por esa casa de retiros. Me
he unido a sus intenciones, para que
el Señor continúe bendiciendo la
labor en esa Región y en todas,
porque necesitamos multiplicarnos
por 500, pues de muchos nuevos
países nos llaman a gritos. Doy
muchas gracias al Señor por haber
coincidido con vuestras hermanas o
con vuestros hermanos franceses,
insistiendo en que de todos los
lugares necesitamos muchos nuevos
brazos.

A punto estamos de comenzar la
labor en Sri Lanka: ¿no sentís las
hambres de colaborar, cada una y
cada uno desde su sitio, en esta
siembra de paz y de alegría por todo
el mundo?

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre



+ Javier

Pamplona, 1 de septiembre de 2011.

[1] Misal Romano, Plegaria
eucarística I.

[2] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 18-V-2011.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
172.

[4] San Josemaría, Surco , n. 672.

[5] Cfr. 2 Cro 20, 7; Is 41, 8; Dn 3, 35.

[6] Jn 15, 15.

[7] Gn 18, 17-18.

[8] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 18-V-2011.

[9] Gn 18, 23-25.

[10] Ibid ., 32.



[11] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 18-V-2011.

[12] 2 Sam 7, 9.

[13] Ibid ., 7, 12-16.

[14] San Josemaría, Apuntes íntimos ,
n. 273 (8-IX-1931). Cfr. A. Vázquez de
Prada, "El Fundador del Opus Dei",
vol. I, pp. 385-386.

[15] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 18-V-2011.

[16] Ibid .

[17] Jr 5, 1.

[18] Hb 7, 25.

[19] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 18-V-2011.

[20] Cfr. Hch 12, 1-19.

[21] San Josemaría, Notas de una
meditación, 24-VI-1937.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/carta-del-
prelado-septiembre-2011/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-septiembre-2011/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-septiembre-2011/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-septiembre-2011/

	Carta del Prelado (septiembre 2011)

