
opusdei.org

Carta del Prelado
(junio 2010)

Las numerosas celebraciones
litúrgicas de este mes de junio
sirven de guía a la carta que el
Prelado del Opus Dei dirige a
los fieles de la Obra.

11/06/2010

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

El Sacrificio eucarístico, al que Cristo
nos convoca cada día, nos introduce
en el corazón del Misterio pascual.
Cada vez que celebramos o asistimos



a la Santa Misa, participamos en el
supremo acto de amor que Cristo
realizó en la Cruz, y al que ordenó
toda su vida. Pero hay momentos y
circunstancias en que la adoración y
la acción de gracias, la reparación y
la súplica que elevamos a Dios por
Cristo, en la Santa Misa, adquieren
un relieve especial.

A este júbilo y gratitud a Dios por un
don tan grande —que hemos de
actualizar en cada jornada— se unen
las celebraciones litúrgicas de las
solemnidades que hemos celebrado o
celebraremos en estos días, porque
nos ponen en íntima comunión con
diversos aspectos del misterio de
Cristo y nos comunican al mismo
tiempo gracias específicas.

Los Hechos de los Apóstoles narran
que, en la Iglesia primitiva, el
Espíritu Santo se manifestó en
Pentecostés como viento impetuoso y
como lenguas de fuego que se



posaban sobre las cabezas de los
Apóstoles, llenándolos de sus dones y
otorgándoles la paz que el mismo
Maestro les había prometido: la paz
os dejo, mi paz os doy [1] . Por medio
de esos signos de la venida del
Espíritu Santo, el Señor nos da a
conocer también los efectos de la
acción del Paráclito en las almas que
se abren dócilmente a su gracia.

En el viento impetuoso que se
menciona, descubrimos la fuerza
divina capaz de doblegar los
obstáculos más formidables, y
también el aire fresco que disipa las
nubes tóxicas que muchas veces
envenenan el ambiente. Este símbolo
—explica Benedicto XVI— «hace
pensar en la necesidad de respirar
aire limpio, tanto con los pulmones,
el aire físico, como con el corazón, el
aire espiritual, el aire saludable del
espíritu, que es el amor» [2] . Las
lenguas de fuego nos hablan del
Amor encendido con el que quiere



inflamar los corazones de los
hombres. Esa llama «ha descendido
sobre los Apóstoles reunidos, ha
prendido en ellos y les ha
comunicado el nuevo ardor de Dios.
De este modo se realiza lo que había
predicho el Señor Jesús: "He venido a
traer fuego a la tierra, ¡y qué quiero
sino que se encienda!" ( Lc 12, 49).
Los Apóstoles, junto con los fieles de
las diversas comunidades, han
llevado esta llama divina hasta los
extremos confines de la tierra; y así
han abierto un camino a la
humanidad, un camino luminoso, y
han colaborado con Dios, que con su
fuego desea renovar la faz de la
tierra» [3] .

Agradezcamos a la Virgen su
intercesión constante para volvernos
más sensibles a las inspiraciones del
Espíritu Santo, como les sucedió a los
Apóstoles reunidos alrededor de Ella
en el Cenáculo. Pienso especialmente
en los bienes que nos ha conseguido



durante el mes de mayo, en el que
hemos procurado honrarla con
verdadera piedad filial, y me detengo
concretamente en la intimidad que
nos ha invitado a mantener con
Jesús.

Por otra parte, el domingo pasado,
fiesta de la Santísima Trinidad, ha
sido una llamada más del Cielo para
que nuestros pensamientos y
nuestros corazones estén allí donde
se encuentran los verdaderos goces:
junto al Padre, al Hijo y al Espíritu
Santo, único Dios que llena el
universo, que habita por la gracia en
nuestros corazones y que desea
admitirnos a la comunión definitiva
de su misma vida en la gloria del
Cielo. ¿Cómo hemos rezado el
Trisagio Angélico durante las
jornadas que precedían a la fiesta?
¿Hemos hecho eco a los Ángeles en
su alabanza perenne a la Santísima
Trinidad? Y una vez pasada la fiesta,
¿seguimos con el afán de tratar a



cada una de las Personas divinas,
distinguiéndolas sin separarlas?

Quiero referiros una anécdota. En el
oratorio del Padre, en el Colegio
Romano de la Santa Cruz, sobre el
mármol frontal del baldaquino, se
grabaron las palabras BENEDICTA
SIT SANCTA TRINITAS ATQUE
INDIVISA UNITAS . Cuando San
Josemaría acudió —muchas veces,
pero todavía en obras— a ese lugar,
ya no veía bien. Sabía de sobra el
texto de la inscripción, pero siempre
preguntaba, invitando a rezar: ¿qué
está escrito ahí? Ojalá toda nuestra
vida sea una alabanza al Dios Uno y
Trino.

Ahora nos preparamos para las
solemnidades del Corpus Christi y del
Sagrado Corazón de Jesús, tan unidas
entre sí no sólo en el tiempo, sino
porque conmemoran dos
manifestaciones de la inmensa
complacencia que Dios ha puesto en



los hombres. El amor se nos revela
en la Encarnación, en ese andar
redentor de Jesucristo por nuestra
tierra, hasta el sacrificio supremo
de la Cruz. Y, en la Cruz, se
manifiesta con un nuevo signo: 
uno de los soldados abrió a Jesús
el costado con una lanza, y al
instante salió sangre y agua ( Jn
19, 34). Agua y sangre de Jesús —
predicaba nuestro Padre— que nos
hablan de una entrega realizada
hasta el último extremo, hasta el 
consummatum est ( Jn 19, 30), el
todo está consumado, por amor
[4] .

Precisamente en la solemnidad del
Sagrado Corazón, el 11 de junio,
finaliza el Año sacerdotal .
Continuemos rezando y moviendo a
otras personas a rezar por las
vocaciones sacerdotales, por la
santidad de los sacerdotes y de todo
el pueblo cristiano. Pido al Señor que
ese clamor, que hemos intentado



incrementar a lo largo de los meses
pasados, no cese nunca en nuestras
almas; también para acallar a
quienes atacan la gran maravilla del
sacerdocio.

Hace unos días fui en peregrinación
a Turín para rezar ante la Sábana
Santa expuesta a la veneración de los
fieles. Causa verdadera impresión
pensar cuánto sufrimiento le hemos
costado al Señor. Como dijo Juan
Pablo II, « la Sábana Santa es espejo
del Evangelio . En efecto, si se
reflexiona sobre este lienzo sagrado,
no se puede prescindir de la
consideración de que la imagen
presente en ese lienzo tiene una
relación tan profunda con cuanto
narran los evangelios sobre la pasión
y muerte de Jesús, que todo hombre
sensible se siente interiormente
impresionado y conmovido al
contemplarlo» [5] .



He ido a venerar la Síndone
acompañado de todas y de todos —
como hago siempre en mis viajes—
para pedir al Señor que inflame
nuestros corazones con el fuego del
Espíritu Santo. Como comentaba
Benedicto XVI pocas semanas atrás,
al regresar de su estancia en la
capital del Piamonte, «ese lienzo
sagrado puede nutrir y alimentar la
fe, y reavivar la piedad cristiana,
porque impulsa a ir al Rostro de
Cristo, al Cuerpo del Cristo
crucificado y resucitado, a
contemplar el Misterio pascual,
centro del mensaje cristiano» [6] .

Ver a Dios, contemplar el rostro de
Jesucristo, ser eternamente feliz con
la visión de la gloria divina,
constituye el deseo más hondo de
todas las criaturas humanas, aunque
millones de personas no sean
conscientes de esa aspiración. Me
viene a la memoria el afán de
nuestro Padre por contemplar la faz



del Señor. Nos comentaba que ese
deseo es razonable. Los que se
quieren, procuran verse. Los
enamorados sólo tienen ojos para
su amor. ¿No es lógico que sea así?
El corazón humano siente esos
imperativos. Mentiría si negase
que me mueve tanto el afán de
contemplar la faz de Jesucristo. 
Vultum tuum, Domine, requiram ( 
Sal 26, 8), buscaré, Señor, tu
rostro. Me ilusiona cerrar los ojos
—añadía, sobre todo en los últimos
años de su existencia terrena— , y
pensar que llegará el momento,
cuando Dios quiera, en que podré
verle, no como en un espejo, y bajo
imágenes oscuras... sino cara a
cara (1 Cor 13, 12). Sí, hijos, mi
corazón está sediento de Dios, del
Dios vivo: ¿cuándo vendré y veré
la faz de Dios? ( Sal 41, 3) [7] .

Fomentemos también nosotros esa
aspiración, buscando a Jesucristo en
el Tabernáculo —donde se encuentra



realmente presente— y en nuestra
alma en gracia. Tratemos de
encontrarlo también en los
miembros de la Iglesia, su Cuerpo
místico, especialmente en los más
desvalidos: los enfermos, los pobres,
los que sufren persecución a causa
de sus convicciones religiosas, los
que padecen muchos otros tipos de
injusticia en tantos lugares del
mundo. Nadie nos debe resultar
indiferente; todos estamos llamados
a ser miembros del Cuerpo de Cristo,
que resucitó y sigue operante en la
historia; «miembros vivos, cada uno
según la propia función, es decir, con
la tarea que el Señor ha querido
encomendarnos» [8] , mediante la
incorporación a Sí mismo en el
Bautismo.

En la hondura amabilísima de este
sacramento arraiga nuestro ser
cristiano. Nuestra llamada a la
santidad y al apostolado se concreta
en sabernos mediadores en Cristo



Jesús para la salvación del mundo.
¡Qué claras nos resultan las
siguientes palabras de San
Josemaría! Apóstol es el cristiano
que se siente injertado en Cristo,
identificado con Cristo, por el
Bautismo; habilitado para luchar
por Cristo, por la Confirmación;
llamado a servir a Dios con su
acción en el mundo, por el
sacerdocio común de los fieles, que
confiere una cierta participación
en el sacerdocio de Cristo, que —
siendo esencialmente distinta de
aquella que constituye el
sacerdocio ministerial— capacita
para tomar parte en el culto de la
Iglesia, y para ayudar a los
hombres en su camino hacia Dios,
con el testimonio de la palabra y
del ejemplo, con la oración y con la
expiación [9] .

Saboreemos estas consideraciones
ahora que finaliza el Año sacerdotal ,
y tratemos de sacar consecuencias



personales. Nos puede servir otra
confidencia de San Josemaría en 
Forja : Cristo Jesús, Buen
Sembrador, a cada uno de sus hijos
nos aprieta en su mano llagada —
como al trigo—; nos inunda con su
Sangre, nos purifica, nos limpia,
¡nos emborracha!...; y luego,
generosamente, nos echa por el
mundo uno a uno: que el trigo no
se siembra a sacos, sino grano a
grano [10] .

En primer lugar, el Señor nos
inunda con su Sangre por medio de
los sacramentos, y así nos purifica,
nos limpia, ¡nos emborracha! : nos
conduce a la santidad. Pero sólo si
queremos, si dejamos obrar al
Paráclito, que es el Artífice de
nuestra identificación con Jesús.

Hemos de buscar el contacto con la
Humanidad Santísima del Señor en
la Penitencia y en la Eucaristía.
Hemos de asimilar sus enseñanzas,



no sólo leyendo la Sagrada Escritura
y con afán de adquirir y mejorar la
formación doctrinal, sino
permaneciendo en diálogo sincero
con Él en la oración: implorando que
su Palabra penetre hasta lo más
recóndito de nuestro pobre yo y
empape nuestros afectos y deseos. Y
hemos de desear que Él nos
conduzca: seguir sus huellas,
aprender de sus virtudes, para
identificarnos más y más con su
modo de sentir, de comprender y de
amar.

Una vez que el Espíritu Santo realiza
estas operaciones en nosotros —o
mejor, al mismo tiempo—, el Señor 
nos echa por el mundo , como el
sembrador lanza a voleo los granos
de trigo en el surco, para que den
fruto; siendo nosotros mismos unión
entre Dios y los hombres, gracias a
nuestra alma sacerdotal . Los
ministros sagrados poseen además el
sacerdocio ministerial recibido en el



sacramento del Orden, que les
capacita para actuar in persona
Christi Capitis , para que Cristo
Cabeza de la Iglesia esté presente en
las celebraciones litúrgicas.

En el Opus Dei, el Señor nos ha dado
una llamada específica, dentro de la
común vocación cristiana, que nos
impulsa a servirle con el espíritu que
San Josemaría encarnó desde 1928.
Sobre la base del carácter bautismal,
la gracia específica de la llamada a la
Obra nos empuja a ayudar a Cristo
en la salvación de las almas, siempre,
pero no porque seamos mejores que
los demás. Jesucristo es el único
Mediador entre los hombres y Dios 
[11] , pero desea que colaboremos
con Él en esa tarea.

Primero hemos de unirnos muy
piadosamente al Sacrificio de Cristo
en la Misa. La vida entera, por esa
vinculación a la Eucaristía, se
convierte en un acto de adoración, de



acción de gracias y de reparación: se
transforma en entrega total de
nuestra persona y de nuestro operar,
como instrumentos de Jesucristo en
el mundo. Convirtiendo nuestra
jornada en una Misa —como decía
nuestro Padre—, somos
verdaderamente almas de
Eucaristía : hombres y mujeres que
se esfuerzan por reproducir en toda
su conducta la del divino Maestro.

Estamos entonces en condiciones de
ayudar a que todas las personas
reciban los frutos de la Redención;
nos convertimos en instrumentos de
Cristo para enseñar a los demás su
doctrina, para acercarlos a la fuente
de la gracia que son los sacramentos
y para conducirlos por las sendas de
la vida eterna, planteándonos estas
mismas fases en nuestro caminar
cotidiano. Bajo la guía del Espíritu
Santo, acompañaremos
verdaderamente los pasos del Señor
y se realizará en nosotros aquella



aspiración de San Josemaría: dar la
vida por los demás. Sólo así se vive
la vida de Jesucristo y nos hacemos
una misma cosa con Él [12] .

Se acerca un nuevo aniversario del
tránsito de nuestro Padre a la casa
del Cielo. Acudamos con fe a su
intercesión, en las semanas que aún
faltan hasta el 26 de junio, para que,
siguiendo fielmente su ejemplo y sus
enseñanzas, también nosotros
sepamos conformar nuestras vidas
con la vida de Cristo, hasta ser una
sola cosa con Él.

El día anterior recordaremos la
ordenación de los tres primeros
sacerdotes de la Obra, que tanta
huella de fidelidad nos han
transmitido. Estuvieron siempre "a la
de Dios", y por eso supieron ser
enteramente dóciles a lo que nuestro
Padre les pedía, para hacer fielmente
el Opus Dei en servicio de la Iglesia.
De ellos se decía, refiriéndose



también a nuestro Fundador: los ha
ordenado y ahora los "mata" de
trabajo. Fijémonos en cada uno —
tanto los sacerdotes como los
seglares— para aprender a no decir
nunca "basta" ante las exigencias de
nuestra alma sacerdotal.

Seguid muy unidos a mi oración y a
mis intenciones. Me apoyo
especialmente en los enfermos —que
nunca faltan en la Obra— y en
quienes sufren por un motivo u otro.
Si unen sus padecimientos a la Cruz
de Cristo, ofreciendo con alegría sus
penas y dolores, pueden convertirse
—en medio de su fragilidad— en
columnas firmes que nos sostienen a
los demás.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de junio de 2010.



[1] Jn 14, 27.

[2] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de Pentecostés, 31-
V-2009.

[3] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de Pentecostés, 23-
V-2010.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 162.

[5] Juan Pablo II, Discurso en Turín,
24-V-1998.

[6] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 5-V-2010.

[7] San Josemaría, Notas de una
meditación, 25-XII-1973.

[8] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 5-V-2010.

[9] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 120.



[10] San Josemaría, Forja , n. 894.

[11] Cfr. 1 Tm 2, 5.

[12] San Josemaría. Vía Crucis , XIV
estación.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/carta-del-
prelado-junio-2010/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-junio-2010/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-junio-2010/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-junio-2010/

	Carta del Prelado (junio 2010)

