
opusdei.org

Carta del Prelado
(febrero 2010)

En su carta mensual, el Prelado
anuncia un año mariano en el
Opus Dei para agradecer al
Señor que San Josemaría viese,
hace 80 años, que también el
Opus Dei era un camino de
santidad para las mujeres.

17/02/2010

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

En este mes, se cumplen ochenta
años del momento en el que San



Josemaría vio que el Opus Dei era
también para las mujeres. Sabemos
que el 2 de octubre de 1928, cuando
recibió la luz fundacional, nuestro
Padre pensó que en la Obra habría
sólo hombres. Por eso, podemos
imaginar su sorpresa y su gozo
cuando pocos meses después, el 14
de febrero de 1930, el Señor le hizo
comprender que contaba también
con las mujeres para llevar —con su
ejemplo y con su palabra—, por todas
partes, el mensaje de la santificación
en el trabajo profesional y en todas
las circunstancias de la vida
ordinaria. Años después, lleno de
agradecimiento a la Providencia,
comentaría que la Obra
verdaderamente, sin esa voluntad
expresa del Señor y sin vuestras
hermanas, hubiera quedado
manca [1] . Muchísimas veces se
expresó así, dándonos a entender,
hijas, qué grande responsabilidad es
la de cada una. Aunque sea una
pequeña digresión, os ruego que



encomendéis al Cielo una intención,
que os proporcionará mucho
contento.

Desde el 14 de febrero de 1930, San
Josemaría trabajó por abrir este
camino de santidad en medio del
mundo, el Opus Dei, a mujeres de
todas las profesiones, razas y
condiciones sociales. Ahora
manifestamos nuestra gratitud a la
Santísima Trinidad, porque es una
realidad que esa labor ha arraigado
con hondura y extensión en todo el
mundo, a pesar de las grandes
dificultades que tuvo que superar,
especialmente en los comienzos. Si la
predicación de San Josemaría sobre
la santificación de las realidades
terrenas encontró tantos obstáculos
en los años 30 y 40 del pasado siglo,
pensad en las dificultades que se
añadían cuando esa invitación a
santificar todas las profesiones
honestas, se dirigía a un público
femenino.



Hoy día se reconocen a las mujeres
—y es lógico— las mismas
posibilidades que a los varones en
múltiples campos, pero ochenta años
atrás no sucedía así. Entonces era
poco frecuente, por ejemplo, que
cursaran estudios universitarios o
que trabajaran fuera del hogar —a
excepción de los trabajos manuales
que siempre habían realizado—, y
más raro aún que ocuparan puestos
de responsabilidad civil, social o
académica. Muchos lustros después,
el Concilio Vaticano II proclamaba:
«Llega la hora, ha llegado la hora en
que la vocación de la mujer se
cumple en plenitud, la hora en que la
mujer adquiere en el mundo una
influencia, un peso, un poder jamás
alcanzados hasta ahora. Por eso, en
este momento en que la humanidad
conoce una mutación tan profunda,
las mujeres llenas del espíritu del
Evangelio pueden ayudar tanto a que
la humanidad no decaiga» [2] .



Se ha recorrido un largo camino
desde entonces, gracias al esfuerzo
de innumerables personas, que han
contribuido a que se reconociera —
también en las leyes civiles— la
dignidad de la mujer, su igualdad de
derechos y deberes respecto al
varón. Entre esas personas —es de
justicia reconocerlo— un lugar
especial corresponde a San
Josemaría, que desde el primer
momento alentó a sus hijas, y a las
que se acercaban a la Obra, a
alcanzar las metas que les fuera
posible, en los más diversos sectores
de la actividad humana. Me vienen a
la memoria muchos sucesos
concretos: desde la fuerza con que
animaba a las que tenían
condiciones intelectuales a que
apuntaran alto en la vida profesional
—en el campo de la cultura, de las
ciencias, etc.—, hasta el ímpetu, no
menor, con que procuró que se
reconociera el enorme servicio que
rinden a la sociedad otros trabajos. A



su impulso directísimo se debe, por
ejemplo, que en todo el mundo haya
instituciones educativas dedicadas a
preparar profesionalmente a muchas
jóvenes para el trabajo del hogar, de
modo que estas tareas reciban el
reconocimiento que merecen, tanto
en las leyes civiles como en la
conciencia social.

Doy gracias a Dios porque los fieles
de la Prelatura, en estrecha unión
con tantas otras personas de buena
voluntad, han contribuido y siguen
contribuyendo a difundir por el
mundo esta visión cristiana de la
condición femenina. Sin embargo,
¡queda tanto por hacer! Si en muchos
ambientes ya se reconoce
ampliamente la dignidad y el papel
de la mujer, en otros sitios resulta
una posibilidad lejana. En cualquier
caso, las hijas y los hijos de Dios
hemos de proseguir con empeño esta
tarea, y mostrar que —como escribió
nuestro Fundador— desarrollo,



madurez, emancipación de la
mujer, no deben significar una
pretensión de igualdad —de
uniformidad— con el hombre, una
imitación del modo varonil de
actuar: eso no sería un logro, sería
una pérdida para la mujer: no
porque sea más, o menos que el
hombre, sino porque es distinta.
En un plano esencial —que ha de
tener su reconocimiento jurídico,
tanto en el derecho civil como en el
eclesiástico— sí puede hablarse de
igualdad de derechos, porque la
mujer tiene, exactamente igual
que el hombre, la dignidad de
persona y de hija de Dios. Pero a
partir de esa igualdad
fundamental, cada uno debe
alcanzar lo que le es propio; y en
este plano, emancipación es tanto
como decir posibilidad real de
desarrollar plenamente las
propias virtualidades: las que
tiene en su singularidad, y las que
tiene como mujer. La igualdad



ante el derecho, la igualdad de
oportunidades ante la ley, no
suprime sino que presupone y
promueve esa diversidad, que es
riqueza para todos [3] .

Del mismo modo que en el año 2008,
cuando conmemoramos el
octogésimo aniversario de la
fundación de la Obra, me ha
parecido que el recurso más
oportuno, para dar cauce a nuestra
acción de gracias, consiste en
recorrer estos meses de la mano de
la Virgen. Por eso, me causa mucha
alegría convocar un nuevo año
mariano en el Opus Dei, desde el
próximo 14 de febrero hasta la
misma fecha de 2011. A lo largo de
estos meses, nos esforzaremos por
honrar más y mejor a nuestra Madre,
sobre todo cuidando con esmero el
rezo y contemplación del Santo
Rosario, difundiendo esta devoción
entre nuestras familias y nuestros
amigos. Y demos gracias a Dios,



expresamente, por la tarea de las
mujeres que se ocupan de la atención
material de los Centros de la
Prelatura, que contribuye
decisivamente a mantener y mejorar
el clima de hogar que el Señor
infundió en la Obra, cuando la
inspiró a nuestro Padre en 1928.

Los primeros meses de este año
mariano coinciden con los últimos
del Año sacerdotal convocado por
Benedicto XVI para toda la Iglesia. En
el transcurso de este tiempo, he
insistido en que, al pedir por los
sacerdotes, hemos de rezar también
para que todos los fieles seamos más
conscientes de nuestra alma
sacerdotal , con una vibración
diaria; y que nos decidamos, también
cotidianamente, a comunicar la
alegría de este don —común a todos
los bautizados— a las personas que
tratamos.



El 14 de febrero se cumple un nuevo
aniversario de la fundación de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz,
que tuvo lugar en 1943. Aquel día,
mientras San Josemaría celebraba el
Sacrificio del Altar en el oratorio de
un Centro de la Sección de mujeres,
el Señor quiso darle la solución para
que pudieran incardinarse
sacerdotes en el Opus Dei. Nuestro
Padre, hombre de fe profunda en la
Providencia divina, veía claramente
que con esa coincidencia de fechas,
el Señor había querido reafirmar la
profunda unidad —de espíritu, de
vocación y de régimen—
característica del Opus Dei, entre
hombres y mujeres, seglares y
sacerdotes. Afirmaba: parece como
si el Señor quisiera decirnos: ¡no
me rompáis la unidad de la Obra!
¡Amadla, defendedla, fomentadla!
[4] .

El alma sacerdotal no es otra cosa
que el sacerdocio común hecho vida



en los bautizados, hasta el punto de
informar todos los instantes de su
existencia. Nuestro Padre agradecía
al Señor que esta realidad hubiese
tomado cuerpo en cada una y en
cada uno de los fieles de la Obra. 
Muchas veces —predicaba, por
ejemplo, en 1960— os he dicho que
todos, sacerdotes y laicos, tenemos
alma sacerdotal. Más aún: yo diría
a todos mis hijos que son
sacerdotes —con ese sacerdocio
real de que habla San Pedro (cfr. 1 
Pt 2, 9)— no sólo por haber
recibido el Bautismo, sino porque 
vos estis lux mundi , sois luz del
mundo, y la luz no puede
esconderse: non potest civitas
abscondi supra montem posita ( 
Mt 5, 14), no se puede encubrir una
ciudad edificada sobre un monte.
Cristo es levantado en la Cruz,
para atraer todas las cosas a Sí, y
mis hijos procuran alzarlo en la
cumbre de todas las actividades



humanas nobles, para llevarle las
almas [5] .

Al recordarnos esta certeza,
impulsaba a poner en acto las
virtualidades contenidas en la
vocación cristiana. Pero no se
limitaba a enunciar teóricamente esa
verdad, sino que enseñaba a ponerla
en práctica. Aconsejaba vivir la Santa
Misa a lo largo de las veinticuatro
horas del día, presentando al Señor,
en el ofertorio, las tareas de la
jornada, los éxitos y los fracasos, las
penas y las alegrías. Recomendaba
realizar el trabajo esforzándose para
ejercitarse en las virtudes que toda
actividad profesional comporta —
laboriosidad, abnegación, servicio a
los demás, etc.— con espíritu
cristiano. De este modo, concluía, la
Santa Misa se convierte
verdaderamente en el centro y la
raíz de la vida espiritual del
cristiano [6] , y prolongamos el



Santo Sacrificio durante la jornada
entera.

Y le gustaba descender a los detalles.
Durante una reunión con gente
joven, ante la pregunta de cómo
poner en práctica el alma sacerdotal,
respondió: ¿cómo piensas que debe
ser un sacerdote? Sacrificado,
celoso, sonriente, que atraiga, que
no rechace a las personas que
piden sus servicios, que sepa
disculpar, que sepa comprender,
que sepa aconsejar, etc. Tú sabías
esto y muchas cosas más y estoy
convencido, hijo de mi corazón, de
que procuras practicarlo: por eso
tienes alma sacerdotal [7] .

Y en otro momento: participáis en el
sacerdocio real de Cristo por haber
recibido los sacramentos del
Bautismo y de la Confirmación, y
participáis también en los
carismas que distribuye el Espíritu
Santo, en el sentido de que hacéis



muchas cosas buenas. Una palabra
vuestra, a veces, abre los ojos a un
ciego; vuestro modo de
comportaros hace que un tullido,
una persona que no hacía nada
para la vida cristiana, se levante y
trabaje a vuestro lado; y otras
veces son muertos, que hieden, los
que van al Sacramento de la
Penitencia movidos por vuestros
ruegos, por vuestra enseñanza, por
vuestra oración. Se purifican, se
limpian, y son capaces de todas las
cosas buenas: han resucitado [8] .

A la luz de estas consideraciones,
podemos preguntarnos si la Santa
Misa constituye verdaderamente el
punto de confluencia de nuestros
deseos e intenciones, la fuente de la
que se alimentan los afanes de
santidad y de apostolado. ¿Vemos
almas en las personas con las que
nos encontramos a lo largo de la
jornada? ¿Reaccionamos con actos de
amor y desagravio ante las ofensas



que recibe el Señor? Sintámonos,
además, solidarios con quienes
sufren material y espiritualmente a
causa de guerras, persecuciones,
catástrofes naturales, etc., y tratemos
de acompañarles con nuestra
oración, y con nuestra ayuda
material, siempre que sea posible.
Deseamos que noticias como la del
terremoto en Haití no se queden en
un mero recuerdo.

Los frutos apostólicos dependen de la
unión con Nuestro Señor, como ha
puesto de relieve el Papa
refiriéndose a la extraordinaria
eficacia pastoral del Santo Cura de
Ars. Logró tocar el corazón de la
gente —explicaba en una audiencia 
— no gracias a sus dotes
humanas, ni basándose
exclusivamente en un esfuerzo de
voluntad, por loable que fuera;
conquistó las almas, incluso las
más refractarias, comunicándoles
lo que vivía íntimamente, es decir,



su amistad con Cristo. Estaba
"enamorado" de Cristo, y el
verdadero secreto de su éxito
pastoral fue el amor que sentía
por el Misterio eucarístico
anunciado, celebrado y vivido, que
se transformó en amor por la grey
de Cristo, los cristianos, y por
todas las personas que buscan a
Dios [9] .

El 19 de febrero recordaremos
especialmente al queridísimo don
Álvaro, que en esa fecha celebraba su
santo. Confiamos en su intercesión
para recorrer este nuevo año
mariano , con el mismo espíritu filial
con que el primer sucesor de San
Josemaría convocó y vivió otros años
marianos, con ocasión de varios
aniversarios de la Obra. Al día
siguiente, 20 de febrero, ordenaré de
diáconos a dos hermanos vuestros
Agregados. Recemos por ellos y por
todos los clérigos.



Hace unos días, el Santo Padre me
recibió en audiencia privada. Le
llevé el cariño y la oración de todas y
de todos, asegurándole que
constantemente rezamos por su
Persona y por sus intenciones.
Sigamos así, bien unidos al Sucesor
de Pedro y también a todos los
Obispos, sacerdotes y fieles de la
Iglesia. Benedicto XVI quiso bendecir
toda la labor apostólica de los fieles
de la Obra y a cada una y a cada uno.

No es preciso que os recuerde que
confío mucho en vuestra oración por
mis intenciones. Continuad rezando
con generosidad.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de febrero de 2010.



[1] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, febrero de 1955.

[2] Concilio Vaticano II, Mensaje final
a las mujeres, 8-XII-1965, nn. 3-4.

[3] San Josemaría, Conversaciones , n.
87.

[4] San Josemaría, Notas de una
homilía, 14-II-1958.

[5] San Josemaría, Notas de una
meditación, 15-IV-1960.

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 87.

[7] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 31-III-1974.

[8] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, octubre de 1972.

[9] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 5-VIII-2009.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/carta-del-
prelado-febrero-2010/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-febrero-2010/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-febrero-2010/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-febrero-2010/

	Carta del Prelado (febrero 2010)

