
opusdei.org

Carta del Prelado
(febrero 2008)

El Prelado del Opus Dei anima a
vivir la Cuaresma con
optimismo y deseos de
conversión, para gozar con Dios
de la felicidad. Publicamos su
carta pastoral de febrero.

04/02/2008

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Estamos a las puertas de la
Cuaresma: tiempo en el que la
Iglesia, como Madre buena, recuerda



insistentemente a sus hijos la
necesidad de convertirse una y otra
vez a Dios, rectificando lo que haya
que cambiar en nuestra existencia
personal. Ciertamente, como
recordaba el Papa en una
circunstancia análoga, este itinerario
de conversión evangélica no puede
limitarse a un período particular del
año: es un camino de cada día, que
debe abrazar toda la existencia, todos
los días de nuestra vida[1].

Durante el rito litúrgico del Miércoles
de Ceniza, el sacerdote, al
imponernos las cenizas, pronuncia
unas palabras que constituyen una
llamada urgente a examinarnos: 
acuérdate de que eres polvo y al polvo
has de volver[2]. Así reza una de las
fórmulas previstas. Es un recuerdo
muy expresivo de nuestra condición
de criaturas mortales: llegará el
momento en el que el Señor nos
llamará a su presencia, juzgará
nuestros pensamientos, palabras y



acciones, y nos dará la recompensa
—de gloria, de purificación o de
condena— que haya merecido
nuestra existencia.

La consideración de esta realidad no
ha de asustarnos, sino movernos a
dolor por nuestras faltas, a
propósitos de mejora y a la alegría
del encuentro definitivo con la
Trinidad. Lo recuerda el Santo Padre
en su última carta encíclica: ya desde
los primeros tiempos, la perspectiva
del Juicio ha influido en los cristianos,
también en su vida diaria, como
criterio para ordenar la vida presente,
como llamada a su conciencia y, al
mismo tiempo, como esperanza en la
justicia de Dios[3].

Es lo que pone de manifiesto la otra
fórmula que puede emplearse en ese
rito: convertíos y creed en el
Evangelio[4]. Somos pecadores,
necesitados del perdón de Dios; por
eso, se nos invita a un cambio



profundo, a enderezar el rumbo de
nuestra peregrinación terrena hacia
la meta definitiva: la felicidad eterna
con Dios. Deseo que, con un sentido
de optimismo, veamos en estas
palabras la exigencia de mejorar día
tras día: si mantenemos esa pelea,
para nosotros el Juez divino no será
Juez —en el sentido austero de la
palabra— sino simplemente
Jesús[5], "nuestro" Jesús: un Dios que
perdona.

Meditemos, por tanto, lo que escribió
San Josemaría: considerad esta
maravilla del cuidado de Dios con
nosotros, dispuesto siempre a
oírnos, pendiente en cada
momento de la palabra del
hombre. En todo tiempo —pero de
un modo especial ahora, porque
nuestro corazón está bien
dispuesto, decidido a purificarse—,
Él nos oye, y no desatenderá lo que
pide un corazón contrito y
humillado (Sal 50, 19)[6].



La Iglesia Santa nos pone delante,
una y otra vez, con una pedagogía
muy acertada, las ideas
fundamentales, para que se nos
queden bien grabadas y no las
olvidemos. Al comenzar la Cuaresma,
mientras el sacerdote actúa en esa
ceremonia del Miércoles de Ceniza,
nos invita a entonar un cántico lleno
de esperanza: renovemos nuestra
vida con un espíritu de humildad y
penitencia; ayunemos y lloremos
delante del Señor, porque la
misericordia de nuestro Dios está
siempre dispuesta a perdonar
nuestros pecados[7].

Cada año consideramos que el
espíritu de la Cuaresma se resume en
tres prácticas tradicionales de este
período: la oración, la penitencia, las
obras de misericordia. Os he invitado
a deteneros en estos puntos,
precisamente con ocasión de este
tiempo litúrgico. Ahora querría
fijarme especialmente en el espíritu



de penitencia, que nos ha de mover
—con dolor y refugiándonos en la
misericordia divina— a reparar por
nuestros pecados y por los de todas
las criaturas.

Glosando la llamada del profeta Joel
al arrepentimiento —convertíos a mí
de todo corazón—, que la liturgia
propone al comienzo de la
Cuaresma[8], San Jerónimo se
expresaba de la siguiente manera:
«Que vuestra penitencia interior se
manifieste por medio del ayuno, del
llanto y de las lágrimas. Así,
ayunando ahora, seréis luego
saciados; llorando ahora, podréis
luego reír; lamentándoos ahora,
seréis luego consolados (...). No
dudéis del perdón, pues, por grandes
que sean vuestras culpas, la
magnitud de su misericordia
remitirá, sin duda, la abundancia de
vuestros muchos pecados»[9].



En primer lugar, reparemos por
nuestras faltas personales. Todos
nosotros hemos recibido el Bautismo,
que nos ha convertido en hijos de
Dios y miembros del Cuerpo Místico
de Cristo, que es la Iglesia. ¿No es
lógico que correspondamos a tanto
amor con toda nuestra alma? Sin
embargo, debemos reconocer que
con frecuencia, por nuestra
debilidad, no cumplimos la Voluntad
de Dios o, por lo menos, no
correspondemos a su Amor con la
prontitud y la generosidad que tiene
derecho a esperar de nosotros.

¡Cómo le dolía a nuestro Padre que
tantos cristianos olvidasen la
grandeza y dignidad de su filiación
divina! Podemos aplicarnos sus
palabras. Reacciona. —Oye lo que
te dice el Espíritu Santo: "Si
inimicus meus maledixisset mihi,
sustinuissem utique" —si mi
enemigo me ofende, no es extraño,
y es más tolerable. Pero, tú... "tu



vero homo unanimis, dux meus, et
notus meus, qui simul mecum
dulces capiebas cibos" —¡tú, mi
amigo, mi apóstol, que te asientas
a mi mesa y comes conmigo dulces
manjares![10].

Hijas e hijos míos, sin perder nunca
la paz, reconozcamos sin ambages
nuestros pecados y nuestras faltas:
Padre y muy Padre nuestro es el
Señor, siempre dispuesto a acogernos
en sus brazos. Cuidemos diariamente
los minutos de examen —sin
escrúpulos pero con delicadeza de
conciencia—, para descubrir con la
luz del Espíritu Santo lo que ha
salido bien, lo que ha ido mal, lo que
podríamos cumplir mejor. Ante lo
bueno, reaccionemos con sincera
gratitud; ante las faltas, imploremos
filialmente el perdón; y acabemos
siempre con un acto de contrición —
dolor de amor— y con algún
propósito bien concreto de lucha;



pequeño quizá, pero con serio afán
de crecimiento interior.

De este modo, cuando acudamos al
sacramento de la Penitencia, lo
haremos bien preparados y
obtendremos más provecho
espiritual. ¿Somos conscientes de
que, al practicar el examen de
conciencia, de antigua raigambre
cristiana, ponemos nuestra alma al
descubierto delante del Señor? ¿Nos
damos cuenta de que Dios está
dispuesto a concedernos su gracia
para que le amemos más?

La Iglesia ha recomendado y sigue
recomendando la práctica de la
confesión frecuente. Sin este medio
de santificación personal, resulta
muy difícil —por no decir imposible
— mantener un alto nivel de vida
cristiana; más aún cuando, en el
ambiente que nos rodea, abundan las
ocasiones de apartarse del Señor. No
me canso, por eso, de animaros a



seguir realizando un intenso y
extenso apostolado de la Confesión
No nos dejemos llevar por los
respetos humanos, y alimentemos en
nuestros amigos, parientes, colegas,
este afán de ayudar a las personas
con las que coinciden.

Decid a todos —también porque nos
vean convencidos de lo que
manifestamos— que aprovechen la
abundante gracia de la Cuaresma,
para purificar a fondo sus almas y
descubrir o intensificar un trato de
intimidad con el Señor. Se llenarán
de paz y serán más felices, pues no
hay gozo más grande que saberse
hijos de Dios. Orientémosles a que
acudan periódicamente a este 
sacramento de la alegría, como lo
calificaba nuestro Padre.

Os mencionaba también la necesidad
de pedir perdón por los pecados de
los demás. Para esto no es preciso
llevar a cabo tareas grandes. Eso ya



lo ha hecho Nuestro Señor, muriendo
en la Cruz por nosotros. Pero Él
desea que unamos a su Sacrificio
redentor las pequeñas
mortificaciones y penitencias que la
misma existencia trae consigo: las
molestias de una enfermedad, las
incomprensiones por parte de otros,
las dificultades del trabajo, el fracaso
de un plan que nos habíamos trazado
con gran ilusión... Para aceptar con
buen humor las contrariedades de
este tipo, que constituyen materia de
nuestra santificación personal,
conviene que —especialmente
durante estas semanas— añadamos
con generosidad pequeñas
mortificaciones en la comida, en la
bebida, en la comodidad, en los
momentos de descanso o distracción,
que nos unan más a la Cruz de
Jesucristo y nos vayan preparando
para obtener mucho fruto de la
Pascua.



Recientemente, Benedicto XVI ha
recordado a todos la perenne validez
de este modo de comportarse.
Escribe en su encíclica sobre la
esperanza: la idea de poder "ofrecer"
las pequeñas dificultades cotidianas,
que nos aquejan una y otra vez como
punzadas más o menos molestas,
dándoles así un sentido, eran parte de
una forma de devoción todavía muy
difundida hasta no hace mucho
tiempo, aunque hoy tal vez menos
practicada[11]. Y añade el Papa,
lamentándose del olvido en que
parecen haber caído esas muestras
de amor a Dios, que las almas
piadosas, mediante el ofrecimiento
de las contrariedades de la jornada,
estaban convencidas de poder incluir
sus pequeñas dificultades en el gran
com-padecer de Cristo, que así
entraban a formar parte de algún
modo del tesoro de com-pasión que
necesita el género humano[12]. Y
concluye: quizá debamos
preguntarnos realmente si esto no



podría volver a ser una perspectiva
sensata también para nosotros[13]. Es
una pregunta que os traslado, para
que la consideréis cada uno de
vosotros, redescubriendo el valor del
sacrificio escondido y
silencioso[14], y para que la hagáis
resonar al oído de las personas con
las que coincidís.

Como todos los meses, os pido que
estéis muy unidos a mis intenciones.
Encomendad ahora de modo especial
los comienzos de la labor apostólica
estable en Rumanía y en Indonesia;
se están dando pasos concretos para
ponerla en marcha, si Dios quiere,
dentro de este año. Y seguid rezando
por el Papa y por sus intenciones,
entre las que ocupa un lugar
importante la deseada unión de
todos los cristianos, comenzando por
una unidad más honda y
sobrenatural entre los católicos.



También deseo que encomendemos
diariamente a las personas
enfermas: el Señor nos concede con
abundancia el tesoro de poder
atender a tantas y a tantos que
sufren. Me interesa que, así como el
Señor iba tras los dolientes para
sanarlos y consolarlos, así vayamos
todas y todos a enriquecernos con
esta caridad, auténtico cariño,
atendiendo a quienes lo necesiten.

No quiero alargarme, pero os pido
que acudáis al queridísimo don
Álvaro, que celebraba su santo el 19
de febrero. Pidámosle que nos
obtenga del Señor una
superabundancia de caridad
fraterna, de modo que todos en la
Obra —en cualquier momento, y más
aún si algunas o algunos pasan por
un período de enfermedad—,
experimentemos vivamente que el
Opus Dei es familia, familia de
verdad, en la que gustosamente nos
desvivimos los unos por los otros.



Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de febrero de 2008.

[1] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 21-II-2007.

[2] Misal Romano, Miércoles de
Ceniza, Imposición de las cenizas (cfr.
Gn 3, 19).

[3] Benedicto XVI, Carta encíclica Spe
salvi, 30-XI-2007, n. 41.

[4] Misal Romano, Miércoles de
Ceniza, Imposición de las cenizas (cfr.
Mc 1, 15).

[5] San Josemaría, Camino, n. 168.

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 57.



[7] Misal Romano, Miércoles de
Ceniza, Antífona en la imposición de
las cenizas (cfr. Jl 2, 13).

[8] Cfr. Misal Romano, Miércoles de
Ceniza, Primera lectura (Jl 2, 12).

[9] San Jerónimo, Comentario sobre el
libro del profeta Joel II, 12-13.

[10] San Josemaría, Camino, n. 244.

[11] Benedicto XVI, Carta encíclica 
Spe salvi, 30-XI-2007, n, 40.

[12] Ibid. [13] Ibid. [14] Cfr. San
Josemaría, Camino, nn. 185 y 509.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/carta-del-
prelado-febrero-2008/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-febrero-2008/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-febrero-2008/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-febrero-2008/

	Carta del Prelado (febrero 2008)

