opusdei.org

Carta del Prelado
(diciembre 2013)

Acabado el Afio de la Fe, el
Prelado reflexiona sobre como
esa fe ha de traducirse en el
comportamiento diario,
contando con la ayuda de los
medios de santificacion que
Jesucristo ha dejado a la Iglesia.

09/12/2013

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

El Romano Pontifice ha clausurado el
Afo de la fe: durante este tiempo,



con la ayuda de Dios, hemos tratado
de acrecentar esa virtud teologal,
raiz de la vida cristiana, pidiendo con
insistencia al Sefior: adduge nobis
fidem! [1] , auméntanos la fe y, con
ella, la esperanza, el amor y la
piedad. Ahora, transcurridos estos
meses de gracia, con el impulso
recibido, procuremos esforzarnos
para seguir caminando dia a dia por
esta senda que nos conduce al Cielo.
Recurramos a la Santisima Virgen,
Maestra de fe y de intimidad con
Dios, para que vuelva eficaces
nuestros deseos de fidelidad a su Hijo
y a la Iglesia.

Los documentos del magisterio de la
Iglesia —recientemente también la
enciclica Lumen fidei — han puesto
de relieve dos caracteristicas
esenciales que estan en el origen de
la fe, tal como nos la presenta el
Nuevo Testamento. Si, de una parte,
san Pablo afirma que fides ex auditu
[2] , que la fe procede de la escucha



de la Palabra de Dios leida y acogida
en la Iglesia, de otra parte, san Juan
nos da a conocer que Jesucristo, el
Hijo de Dios encarnado, es la luz
verdadera que ilumina a todo hombre
que viene a este mundo [3],
otorgandole la capacidad de conocer
los misterios escondidos en Dios. Luz
y palabra, palabra y luz, definen,
pues, aspectos inseparables de la fe
que profesamos. Por eso es urgente
recuperar el caracter luminoso
propio de la fe, pues cuando su
llama se apaga, todas las otras
luces acaban languideciendo [4] .
Agradezcamos a Dios de todo
corazon, hijas e hijos mios, estos
resplandores que el Espiritu Santo,
sirviéndose del magisterio de la
Iglesia y de la vida de los santos,
enciende constantemente en
nosotros: afanémonos en acogerlos y
en dejarnos guiar por el Paraclito en
nuestra existencia cotidiana.



A mediados del mes pasado, se
celebro en Roma un congreso sobre
"San Josemaria y el pensamiento
teoldgico". Se analiz6 como la
predicacion y el testimonio de los
santos aportan luces nuevas para
ahondar en la fe y, en consecuencia,
para profundizar en la exposicion
cientifica de la doctrina. Este
congreso ha constituido una nueva
ocasion para difundir mas, en el
ambiente teoldgico, los matices
singulares del mensaje que nuestro
Padre recibio de Dios el 2 de octubre
de 1928, con el encargo de que los
transmitiera a los cristianos,
especialmente a los que se hallan
inmersos en las actividades
familiares, profesionales, sociales,
etc., de la vida corriente.

Alas verdades de la fe contenidas en
los articulos del Credo, me he
referido en los meses pasados.
Quiero ahora ayudaros y ayudarme a
sacar consecuencias que impregnen



con esta virtud nuestra existencia en
los meses sucesivos; es decir,
ahondar en como la fe ha de
traducirse en el comportamiento
diario, de modo que ilumine
realmente nuestra mente, fortalezca
nuestra voluntad y enardezca
nuestro corazon, para llevar el
conocimiento y el amor de Dios a
nuestra conducta y a todas las almas.

El punto de partida consiste en
confiar plenamente que en la Iglesia
poseemos la plenitud de los medios
de santificacion, que nos ha dejado
Jesucristo. Entre otros, destacan la
recepcion de los sacramentos, el
cumplimiento de los mandamientos
de Dios y de la Iglesia, y la oracion,
como resume la enciclica Lumen
fidei .

Los sacramentos son acciones de
Cristo con las que su Humanidad
Santisima, gloriosa en el Cielo, se
pone en contacto inmediato y directo



con las almas, para santificarlas.
Ademas, el Espiritu Santo sigue
también otras vias —desconocidas
para nosotros—, con las que atrae a
las personas. Sin embargo, el Papa
advierte que nuestra cultura ha
perdido la percepcion de esta
presencia concreta de Dios, de su
accion en el mundo. Pensamos que
Dios solo se encuentra mas alla, en
otro nivel de realidad, separado de
nuestras relaciones concretas.
Pero si asi fuese, si Dios fuese
incapaz de intervenir en el mundo,
su amor no seria verdaderamente
poderoso, verdaderamente real

[5].

Repasemos la ensefianza de san
Josemaria, plasmada ya en sus afos
de juventud, cuando escribia: es
preciso convencerse de que Dios
esta junto a nosotros de continuo.
—Vivimos como si el Sefior
estuviera alla lejos, donde brillan
las estrellas, y no consideramos



que también esta siempre a
nuestro lado. Y esta como un
Padre amoroso —a cada uno de
nosotros nos quiere mas que todas
las madres del mundo pueden
querer a sus hijos—,
ayudandonos, inspirandonos,
bendiciendo... y perdonando (...).
Preciso es que nos empapemos,
que nos saturemos de que Padrey
muy Padre nuestro es el Sefior que
esta junto a nosotrosy en los
cielos [6] .

Especialmente se cumple al recibir la
absolucion sacramental y la
Eucaristia. Movidos por esta
conviccion de fe, jqué seguridad se
adquiere en el perdén y en la
cercania de Nuestro Sefior, qué paz
se derrama también sobre el alma, y
como nos hacemos capaces de
contagiar esa serenidad a nuestro
alrededor! Por eso no me cansaré
nunca de insistir en que, cada vez
que acudamos a esos sacramentos, lo



hagamos con la plena certeza de que
es el Espiritu Santo quien nos atrae,
por Jesucristo, al amor del Padre.

Llevemos estas consideraciones a las
peleas de la propia lucha interior.
Podemos ser santos, debemos ser
santos, a pesar de nuestros defectos 'y
de nuestras caidas, porque Dios nos
llama a entrar en la intimidad de su
vida divina como hijos suyos en
Jesucristo, y nos ofrece todos los
remedios. Con la gracia de los
sacramentos y en la oracion, resulta
mas hacedero cumplir los
mandamientos de la ley divina y la
fidelidad a los deberes propios del
estado de cada uno. El decalogo no
es un conjunto de preceptos
negativos, sino indicaciones
concretas para salir del desierto
del "yo" autorreferencial, cerrado
en si mismo, y entrar en dialogo
con Dios, dejandose abrazar por su
misericordia para ser portador de
su misericordia [7] .



Pidamos al Sefior que nos conceda
una fe fuerte, que vivifique todo el
actuar. Ciertamente creemos en la
palabra de Dios, nos admiramos al
leer y meditar el Evangelio, pero
quiza no cala profundamente en
nuestras almas, hasta el punto de
transformar todas y cada una de las
acciones. Y cuando llega la dificultad,
la aridez, la resistencia del ambiente,
quiza nos desanimamos. ¢No sera
que nuestra fe se halla como
dormida? ¢No tendremos que contar
mas con la accion del Paraclito, que
inhabita en el alma por la gracia?
¢No ocurrira que, a veces, confiamos
demasiado en las propias fuerzas?
Meditemos la transformacion de los
Apostoles en Pentecostés 'y
ajustémonos a esa guia del Sefior,
que se nos comunica también a
través de las practicas de piedad
cristiana que la Iglesia ha
recomendado siempre: la oracion
mental, las jaculatorias y oraciones
vocales —principalmente el Rosario



—, el ofrecimiento de pequeiias
mortificaciones, el cuidado del
examen de conciencia, el trabajo
bien acabado en la presencia de Dios.

La vida interior —ensefiaba nuestro
Padre— no es sentimiento. Cuando
vemos con claridad que vale la
pena fastidiarse un dia y otro, un
mesy otro mes, y otro aro, y la
vida entera, porque nos aguarda
después el Amor en el Cielo,
jcuantas luces tenemos! Hay que
remansar todo eso, hijos de mi
alma. Hay que hacer en nuestra
alma como un embalse que recoja
todas esas gracias de Dios: la
claridad, la luz, la dulzura de la
entrega. Y cuando venga la
oscuridad, la noche, la amargura,
habra que ir a lanzarse en medio
de esas aguas limpias de la gracia
del Sefior. Aunque en ese momento
esté ciego, yo veo; aunque esté
seco, me sé regado por las aguas
que salen desde el Corazon de



Cristo hasta la vida eterna.
Entonces, hijos mios,
perseveraremos en la lucha [8] .

De esta forma nos encontraremos en
condiciones de ayudar a otras
personas para que también caminen
expeditamente por las sendas de la
fe. En efecto, la fe no s6lo mira a
Jesus, sino que mira desde el punto
de vista de Jesus, con sus 0jos: es
una participacion en su modo de
ver [9] . Y el Sefior tenia ojos para
cada persona singularmente
considerada y para la muchedumbre
en su conjunto. Por cada uno y por
todos bajo a este mundo nuestro, y
por todos y cada uno prosigue su
obra salvadora. Nuestra mision se
concreta, pues, en llevar al contacto
con Jesus a cuantas personas
hallemos en el camino de nuestra
existencia, comenzando por las mas
proximas. Asi se comportaron los
primeros cristianos, que obraron la
conversion del mundo pagano.



En una antigua meditacion, san
Josemaria consideraba el ejemplo de
aquellos primeros hermanos en la fe:
hombres sin formacion, sabedores
de su martirio y de su muerte
violenta, aceptan sin embargo el
papel de colaboradores de Cristo,
en la salvacion del mundo, y
parten a derrocar el paganismo y
a llenar la tierra de sangre
cristiana. Muy pronto ha de
acompafiarles, en la predicacion y
en el suplicio glorioso con que
sellan la fe predicada, Saulo, el
antiguo perseguidor, el que daba
coces contra el aguijon (cfr. Hch 9,
5). Alla van todos, con su pureza, a
limpiar la charca sucia y verdosa
del mundo pagano; a combatir —
con las pequeiias virtudes que
practican: el pudor, la modestia, el
recato— la tendencia al placer de
aquella sociedad (...). Se han
adentrado hasta el mismo corazon
del mundo antiguo: estan en
Roma. ¢Qué podran realizar ellos



alli? La respuesta nos la muestra
la historia: el trono de los
emperadores se derrumba y hoy,
después de dos mil aiios, Pedro
sigue siendo Obispo de Roma [10] .

También hoy, ante los desafios de la
nueva evangelizacion, hemos de
mantener muy vibrante la misma
esperanza. Non est abbrevidta manus
Domini [11], el brazo de Dios no se
ha empequerfiecido. Pero se necesitan
hombres y mujeres de fe para que se
renueven los prodigios de la
Escritura. Hace pocos dias, el Papa ha
publicado la exhortacidon apostolica
Evangélii gaudium , relativa a las
conclusiones de la Asamblea
ordinaria del ultimo Sinodo de los
Obispos, justamente sobre la nueva
evangelizacion. Os animo a conocer
ese texto que, sin duda alguna, nos
ofrecera nuevas luces para dar mas
impulso a esta gran tarea.



No quiero pasar por alto el recuerdo
de que el proximo 12 de diciembre,
fiesta de Nuestra Sefiora de
Guadalupe, se cumple un nuevo
aniversario de la locucion divina que
san Josemaria —con palabras de la
Escritura— escucho en el afio 1931,
en el fondo de su alma, en momentos
de graves dificultades en el
desarrollo de la Obra: inter médium
montium pertransibunt aquee [12] ; a
través de los montes pasaran las
aguas de la gracia, superando
cualquier obstaculo, todo lo que se
opone al reino de Dios en el progreso
personal y en la vida de la Iglesia y
de la humanidad. Porque ésta es la
victoria que ha vencido al mundo:
nuestra fe [13] . Contribuiremos de
este modo a realizar la aspiracion de
nuestro Padre, que descubrimos en
sus labios y en su pluma desde los
primeros momentos de la fundacion
del Opus Dei: regnare Christum
volumus! , queremos que Cristo
reine.



Hoy comienza el tiempo de adviento,
semanas de preparacion para la
Natividad del Sefior. Bien pueden
servirnos estos dias —admirando
una vez mas la bondad y
misericordia de nuestro Padre Dios,
que envia su Hijo al mundo— para
renovar nuestros deseos de
permanecer abiertos, en todo
momento, a las luces y a las palabras
de Dios, sobre todo en la lectura y
meditacion de la Sagrada Escritura.

El portico de estas fiestas lo
constituye la solemnidad de la
Inmaculada Concepcion de Maria:
maestra de fe, esperanza nuestra y
ejemplo maravilloso de como se
puede amar a Dios y al préjimo por
Dios, con el corazdn, con la mente y
con los sentidos plenamente
inmersos en el Sefior. Esmerémonos
en la preparacion de esta
solemnidad, ya tan proxima,
acudiendo con mucho carifio filial a
nuestra Madre del Cielo.



En esta oracion demos mas amplio
espacio a pedir por la Iglesia y por el
Papa, por sus colaboradores, por mis
intenciones, por todas las
necesidades espirituales y materiales
de las mujeres y de los hombres de
nuestro tiempo. Que nunca nos dejen
indiferentes —gracias a Dios, estoy
seguro de que eso no sucede— las
dificultades materiales y espirituales
—a veces, verdaderas tragedias—
que afectan a tantas personas en el
mundo entero.

Son varios los aniversarios de la
Obra durante este mes; entre otros, la
ereccion del Colegio Romano de
Santa Maria, en 1953. Agradezcamos
a Dios todas las efemérides de la
historia de la Obra.

Con todo carifo, os bendice
vuestro Padre

+ Javier



Roma, 1 de diciembre de 2013.
[1] Lc 17, 5.

[2] Rm 10, 17.

[3]1/n1,09.

[4] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fidei, 29-V1-2013, n. 4.

[5] Ibid ., n. 17.
[6] San Josemaria, Camino , n. 267.

[7] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fidei , 29-VI-2013, n. 46.

[8] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 17-11-1974.

[9] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fidei, 29-V1-2013, n. 18.

[10] San Josemaria, Notas de una
meditacioén, 26-VII-1937.

[11] Is 59, 1.



[12] Sal 103 (104) 10 (Vg).

[13] 1/n 5, 4.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/carta-del-
prelado-diciembre-2013/ (12/12/2025)


https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-diciembre-2013/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-diciembre-2013/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-diciembre-2013/

	Carta del Prelado (diciembre 2013)

