
opusdei.org

Carta del Prelado
(diciembre 2013)

Acabado el Año de la Fe, el
Prelado reflexiona sobre cómo
esa fe ha de traducirse en el
comportamiento diario,
contando con la ayuda de los
medios de santificación que
Jesucristo ha dejado a la Iglesia.

09/12/2013

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

El Romano Pontífice ha clausurado el
Año de la fe: durante este tiempo,



con la ayuda de Dios, hemos tratado
de acrecentar esa virtud teologal,
raíz de la vida cristiana, pidiendo con
insistencia al Señor: adáuge nobis
fidem! [1] , auméntanos la fe y, con
ella, la esperanza, el amor y la
piedad. Ahora, transcurridos estos
meses de gracia, con el impulso
recibido, procuremos esforzarnos
para seguir caminando día a día por
esta senda que nos conduce al Cielo.
Recurramos a la Santísima Virgen,
Maestra de fe y de intimidad con
Dios, para que vuelva eficaces
nuestros deseos de fidelidad a su Hijo
y a la Iglesia.

Los documentos del magisterio de la
Iglesia —recientemente también la
encíclica Lumen fídei — han puesto
de relieve dos características
esenciales que están en el origen de
la fe, tal como nos la presenta el
Nuevo Testamento. Si, de una parte,
san Pablo afirma que fides ex audítu 
[2] , que la fe procede de la escucha



de la Palabra de Dios leída y acogida
en la Iglesia, de otra parte, san Juan
nos da a conocer que Jesucristo, el
Hijo de Dios encarnado, es la luz
verdadera que ilumina a todo hombre
que viene a este mundo [3] ,
otorgándole la capacidad de conocer
los misterios escondidos en Dios. Luz
y palabra, palabra y luz, definen,
pues, aspectos inseparables de la fe
que profesamos. Por eso es urgente
recuperar el carácter luminoso
propio de la fe, pues cuando su
llama se apaga, todas las otras
luces acaban languideciendo [4] .
Agradezcamos a Dios de todo
corazón, hijas e hijos míos, estos
resplandores que el Espíritu Santo,
sirviéndose del magisterio de la
Iglesia y de la vida de los santos,
enciende constantemente en
nosotros: afanémonos en acogerlos y
en dejarnos guiar por el Paráclito en
nuestra existencia cotidiana.



A mediados del mes pasado, se
celebró en Roma un congreso sobre
"San Josemaría y el pensamiento
teológico". Se analizó cómo la
predicación y el testimonio de los
santos aportan luces nuevas para
ahondar en la fe y, en consecuencia,
para profundizar en la exposición
científica de la doctrina. Este
congreso ha constituido una nueva
ocasión para difundir más, en el
ambiente teológico, los matices
singulares del mensaje que nuestro
Padre recibió de Dios el 2 de octubre
de 1928, con el encargo de que los
transmitiera a los cristianos,
especialmente a los que se hallan
inmersos en las actividades
familiares, profesionales, sociales,
etc., de la vida corriente.

A las verdades de la fe contenidas en
los artículos del Credo, me he
referido en los meses pasados.
Quiero ahora ayudaros y ayudarme a
sacar consecuencias que impregnen



con esta virtud nuestra existencia en
los meses sucesivos; es decir,
ahondar en cómo la fe ha de
traducirse en el comportamiento
diario, de modo que ilumine
realmente nuestra mente, fortalezca
nuestra voluntad y enardezca
nuestro corazón, para llevar el
conocimiento y el amor de Dios a
nuestra conducta y a todas las almas.

El punto de partida consiste en
confiar plenamente que en la Iglesia
poseemos la plenitud de los medios
de santificación, que nos ha dejado
Jesucristo. Entre otros, destacan la
recepción de los sacramentos, el
cumplimiento de los mandamientos
de Dios y de la Iglesia, y la oración,
como resume la encíclica Lumen
fídei .

Los sacramentos son acciones de
Cristo con las que su Humanidad
Santísima, gloriosa en el Cielo, se
pone en contacto inmediato y directo



con las almas, para santificarlas.
Además, el Espíritu Santo sigue
también otras vías —desconocidas
para nosotros—, con las que atrae a
las personas. Sin embargo, el Papa
advierte que nuestra cultura ha
perdido la percepción de esta
presencia concreta de Dios, de su
acción en el mundo. Pensamos que
Dios sólo se encuentra más allá, en
otro nivel de realidad, separado de
nuestras relaciones concretas.
Pero si así fuese, si Dios fuese
incapaz de intervenir en el mundo,
su amor no sería verdaderamente
poderoso, verdaderamente real
[5] .

Repasemos la enseñanza de san
Josemaría, plasmada ya en sus años
de juventud, cuando escribía: es
preciso convencerse de que Dios
está junto a nosotros de continuo.
—Vivimos como si el Señor
estuviera allá lejos, donde brillan
las estrellas, y no consideramos



que también está siempre a
nuestro lado. Y está como un
Padre amoroso —a cada uno de
nosotros nos quiere más que todas
las madres del mundo pueden
querer a sus hijos—,
ayudándonos, inspirándonos,
bendiciendo... y perdonando (...).
Preciso es que nos empapemos,
que nos saturemos de que Padre y
muy Padre nuestro es el Señor que
está junto a nosotros y en los
cielos [6] .

Especialmente se cumple al recibir la
absolución sacramental y la
Eucaristía. Movidos por esta
convicción de fe, ¡qué seguridad se
adquiere en el perdón y en la
cercanía de Nuestro Señor, qué paz
se derrama también sobre el alma, y
cómo nos hacemos capaces de
contagiar esa serenidad a nuestro
alrededor! Por eso no me cansaré
nunca de insistir en que, cada vez
que acudamos a esos sacramentos, lo



hagamos con la plena certeza de que
es el Espíritu Santo quien nos atrae,
por Jesucristo, al amor del Padre.

Llevemos estas consideraciones a las
peleas de la propia lucha interior.
Podemos ser santos, debemos ser
santos, a pesar de nuestros defectos y
de nuestras caídas, porque Dios nos
llama a entrar en la intimidad de su
vida divina como hijos suyos en
Jesucristo, y nos ofrece todos los
remedios. Con la gracia de los
sacramentos y en la oración, resulta
más hacedero cumplir los
mandamientos de la ley divina y la
fidelidad a los deberes propios del
estado de cada uno. El decálogo no
es un conjunto de preceptos
negativos, sino indicaciones
concretas para salir del desierto
del "yo" autorreferencial, cerrado
en sí mismo, y entrar en diálogo
con Dios, dejándose abrazar por su
misericordia para ser portador de
su misericordia [7] .



Pidamos al Señor que nos conceda
una fe fuerte, que vivifique todo el
actuar. Ciertamente creemos en la
palabra de Dios, nos admiramos al
leer y meditar el Evangelio, pero
quizá no cala profundamente en
nuestras almas, hasta el punto de
transformar todas y cada una de las
acciones. Y cuando llega la dificultad,
la aridez, la resistencia del ambiente,
quizá nos desanimamos. ¿No será
que nuestra fe se halla como
dormida? ¿No tendremos que contar
más con la acción del Paráclito, que
inhabita en el alma por la gracia?
¿No ocurrirá que, a veces, confiamos
demasiado en las propias fuerzas?
Meditemos la transformación de los
Apóstoles en Pentecostés y
ajustémonos a esa guía del Señor,
que se nos comunica también a
través de las prácticas de piedad
cristiana que la Iglesia ha
recomendado siempre: la oración
mental, las jaculatorias y oraciones
vocales —principalmente el Rosario



—, el ofrecimiento de pequeñas
mortificaciones, el cuidado del
examen de conciencia, el trabajo
bien acabado en la presencia de Dios.

La vida interior —enseñaba nuestro
Padre— no es sentimiento. Cuando
vemos con claridad que vale la
pena fastidiarse un día y otro, un
mes y otro mes, y otro año, y la
vida entera, porque nos aguarda
después el Amor en el Cielo,
¡cuántas luces tenemos! Hay que
remansar todo eso, hijos de mi
alma. Hay que hacer en nuestra
alma como un embalse que recoja
todas esas gracias de Dios: la
claridad, la luz, la dulzura de la
entrega. Y cuando venga la
oscuridad, la noche, la amargura,
habrá que ir a lanzarse en medio
de esas aguas limpias de la gracia
del Señor. Aunque en ese momento
esté ciego, yo veo; aunque esté
seco, me sé regado por las aguas
que salen desde el Corazón de



Cristo hasta la vida eterna.
Entonces, hijos míos,
perseveraremos en la lucha [8] .

De esta forma nos encontraremos en
condiciones de ayudar a otras
personas para que también caminen
expeditamente por las sendas de la
fe. En efecto, la fe no sólo mira a
Jesús, sino que mira desde el punto
de vista de Jesús, con sus ojos: es
una participación en su modo de
ver [9] . Y el Señor tenía ojos para
cada persona singularmente
considerada y para la muchedumbre
en su conjunto. Por cada uno y por
todos bajó a este mundo nuestro, y
por todos y cada uno prosigue su
obra salvadora. Nuestra misión se
concreta, pues, en llevar al contacto
con Jesús a cuantas personas
hallemos en el camino de nuestra
existencia, comenzando por las más
próximas. Así se comportaron los
primeros cristianos, que obraron la
conversión del mundo pagano.



En una antigua meditación, san
Josemaría consideraba el ejemplo de
aquellos primeros hermanos en la fe:
hombres sin formación, sabedores
de su martirio y de su muerte
violenta, aceptan sin embargo el
papel de colaboradores de Cristo,
en la salvación del mundo, y
parten a derrocar el paganismo y
a llenar la tierra de sangre
cristiana. Muy pronto ha de
acompañarles, en la predicación y
en el suplicio glorioso con que
sellan la fe predicada, Saulo, el
antiguo perseguidor, el que daba
coces contra el aguijón (cfr. Hch 9,
5). Allá van todos, con su pureza, a
limpiar la charca sucia y verdosa
del mundo pagano; a combatir —
con las pequeñas virtudes que
practican: el pudor, la modestia, el
recato— la tendencia al placer de
aquella sociedad (...). Se han
adentrado hasta el mismo corazón
del mundo antiguo: están en
Roma. ¿Qué podrán realizar ellos



allí? La respuesta nos la muestra
la historia: el trono de los
emperadores se derrumba y hoy,
después de dos mil años, Pedro
sigue siendo Obispo de Roma [10] .

También hoy, ante los desafíos de la
nueva evangelización, hemos de
mantener muy vibrante la misma
esperanza. Non est abbreviáta manus
Dómini [11] , el brazo de Dios no se
ha empequeñecido. Pero se necesitan
hombres y mujeres de fe para que se
renueven los prodigios de la
Escritura. Hace pocos días, el Papa ha
publicado la exhortación apostólica 
Evangélii gáudium , relativa a las
conclusiones de la Asamblea
ordinaria del último Sínodo de los
Obispos, justamente sobre la nueva
evangelización. Os animo a conocer
ese texto que, sin duda alguna, nos
ofrecerá nuevas luces para dar más
impulso a esta gran tarea.



No quiero pasar por alto el recuerdo
de que el próximo 12 de diciembre,
fiesta de Nuestra Señora de
Guadalupe, se cumple un nuevo
aniversario de la locución divina que
san Josemaría —con palabras de la
Escritura— escuchó en el año 1931,
en el fondo de su alma, en momentos
de graves dificultades en el
desarrollo de la Obra: inter médium
móntium pertransíbunt aquæ [12] ; a
través de los montes pasarán las
aguas de la gracia, superando
cualquier obstáculo, todo lo que se
opone al reino de Dios en el progreso
personal y en la vida de la Iglesia y
de la humanidad. Porque ésta es la
victoria que ha vencido al mundo:
nuestra fe [13] . Contribuiremos de
este modo a realizar la aspiración de
nuestro Padre, que descubrimos en
sus labios y en su pluma desde los
primeros momentos de la fundación
del Opus Dei: regnáre Christum
vólumus! , queremos que Cristo
reine.



Hoy comienza el tiempo de adviento,
semanas de preparación para la
Natividad del Señor. Bien pueden
servirnos estos días —admirando
una vez más la bondad y
misericordia de nuestro Padre Dios,
que envía su Hijo al mundo— para
renovar nuestros deseos de
permanecer abiertos, en todo
momento, a las luces y a las palabras
de Dios, sobre todo en la lectura y
meditación de la Sagrada Escritura.

El pórtico de estas fiestas lo
constituye la solemnidad de la
Inmaculada Concepción de María:
maestra de fe, esperanza nuestra y
ejemplo maravilloso de cómo se
puede amar a Dios y al prójimo por
Dios, con el corazón, con la mente y
con los sentidos plenamente
inmersos en el Señor. Esmerémonos
en la preparación de esta
solemnidad, ya tan próxima,
acudiendo con mucho cariño filial a
nuestra Madre del Cielo.



En esta oración demos más amplio
espacio a pedir por la Iglesia y por el
Papa, por sus colaboradores, por mis
intenciones, por todas las
necesidades espirituales y materiales
de las mujeres y de los hombres de
nuestro tiempo. Que nunca nos dejen
indiferentes —gracias a Dios, estoy
seguro de que eso no sucede— las
dificultades materiales y espirituales
—a veces, verdaderas tragedias—
que afectan a tantas personas en el
mundo entero.

Son varios los aniversarios de la
Obra durante este mes; entre otros, la
erección del Colegio Romano de
Santa María, en 1953. Agradezcamos
a Dios todas las efemérides de la
historia de la Obra.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier



Roma, 1 de diciembre de 2013.

[1] Lc 17, 5.

[2] Rm 10, 17.

[3] Jn 1, 9.

[4] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fídei, 29-VI-2013, n. 4.

[5] Ibid ., n. 17.

[6] San Josemaría, Camino , n. 267.

[7] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fídei , 29-VI-2013, n. 46.

[8] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 17-II-1974.

[9] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fídei, 29-VI-2013, n. 18.

[10] San Josemaría, Notas de una
meditación, 26-VII-1937.

[11] Is 59, 1.



[12] Sal 103 (104) 10 (Vg).

[13] 1 Jn 5, 4.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/carta-del-
prelado-diciembre-2013/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-diciembre-2013/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-diciembre-2013/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-diciembre-2013/

	Carta del Prelado (diciembre 2013)

