
opusdei.org

Carta del Prelado
(diciembre 2010)

Mons. Javier Echevarría sugiere
preparar la Navidad buscando
la Gracia en los sacramentos y
leyendo y meditando con
frecuencia la Palabra de Dios.

12/12/2010

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Con inmensa alegría recuerdo el
gozo con que San Josemaría repetía,
durante el tiempo de Adviento, las
palabras de la liturgia: Dominus



prope est! [1] . Esperaba con prisa y
agradecimiento la solemnidad que
conmemora la llegada del Salvador a
la tierra.

Hemos comenzado estas semanas,
que nos ayudan a prepararnos para
la Navidad y las demás fiestas en
torno al nacimiento del Señor. Pienso
que se nos vendrán a la boca las
palabras del profeta Isaías, que se
recogen en la Misa del primer
Domingo: sucederá en los últimos
días que el monte del Templo del
Señor se afirmará en la cumbre de los
montes, se alzará sobre los collados, y
afluirán a él todas las naciones [2] . Y
nos rendiremos ante la bondad del
Cielo, al ver cómo se cumplió esta
profecía cuando el Verbo divino
tomó carne en el seno virginal de
María Santísima por obra del
Espíritu Santo. Con su encarnación
redentora, y especialmente por el
misterio pascual de su muerte y su
resurrección, el Señor ha traído la



paz a la tierra, como anunciaron los
ángeles en la primera Navidad.
Aunque esa paz no se manifieste aún
plenamente —pues el designio divino
contempla que sólo al final de los
tiempos Dios será todo en todas las
cosas [3] -, ya ha hecho desaparecer
el muro que se alzaba entre los
hombres y Dios, a causa del pecado
original y de nuestros pecados
personales [4] . Además, Jesucristo
quiere que los cristianos
colaboremos diariamente en la
implantación de su paz en los
corazones, llegándonos hasta el
último rincón de la sociedad.

El Papa comentaba, hace algunos
años, que «los Padres de la Iglesia, en
su traducción griega del Antiguo
Testamento, usaron unas palabras
del profeta Isaías que también cita
Pablo para mostrar cómo los nuevos
caminos de Dios fueron
preanunciados ya en el Antiguo
Testamento. Allí se leía: "Dios ha



cumplido su palabra y la ha
abreviado" ( Is 10, 23; Rm 9, 28) (...).
El Hijo mismo es la Palabra, el 
Logos ; la Palabra eterna se ha hecho
pequeña, tan pequeña como para
estar en un pesebre. Se ha hecho
niño para que la Palabra esté a
nuestro alcance [5] . Y añade el Santo
Padre, en su reciente Exhortación
apostólica: ahora, la Palabra no sólo
se puede oír, no sólo tiene una voz ,
sino que tiene un rostro que
podemos ver: Jesús de Nazaret» [6] .

Prosigamos, pues, con seguridad y
gran contento, nuestro camino
cristiano. « La Navidad nos
recuerda que el Señor es el
principio y el fin y el centro de la
creación: en el principio era el
Verbo, y el Verbo estaba en Dios, y
el Verbo era Dios ( Jn 1, 1). Es
Cristo, hijas e hijos míos, el que
atrae a todas las criaturas: por Él
fueron creadas todas las cosas, y
sin Él no se ha hecho cosa alguna,



de cuantas han sido hechas ( Jn 1,
3). Y al encarnarse, viniendo a
vivir entre nosotros (cfr. Jn 1, 14),
nos ha demostrado que no estamos
en la vida para buscar una
felicidad temporal, pasajera.
Estamos para alcanzar la
bienaventuranza eterna, siguiendo
sus pisadas. Y esto sólo lo
lograremos aprendiendo de Él»
[7] .

Hemos sido revestidos de Cristo en el
Bautismo. Para conformarnos más y
más a Él, el Señor nos ha dejado los
demás sacramentos, especialmente la
Penitencia y la Eucaristía.
Recibiéndolos con frecuencia y con
las disposiciones debidas, nuestro
parecido con Jesús se refuerza, nos
hacemos mejores hijos de Dios. El
Espíritu Santo realiza esa tarea en las
almas, contando con nuestra
colaboración personal. Y parte de esa
colaboración se concreta en leer
asiduamente la Palabra de Dios, que 



es viva y eficaz, y más cortante que
una espada de doble filo: entra hasta
la división del alma y del espíritu, de
las articulaciones y de la médula, y
descubre los sentimientos y
pensamientos del corazón [8] . De ahí
el consejo de nuestro Padre: « Hemos
de reproducir, en la nuestra, la
vida de Cristo, conociendo a Cristo:
a fuerza de leer la Sagrada
Escritura y de meditarla, a fuerza
de hacer oración» [9] .
Empeñémonos, en las próximas
fiestas, por « entender las lecciones
que nos da Jesús ya desde Niño,
desde que está recién nacido,
desde que sus ojos se abrieron a
esta bendita tierra de los
hombres» [10] . Ponderemos con
frecuencia: ¿con qué afán de
santidad me acerco a las fuentes de
la gracia? ¿Busco el modo de ser
puntual en la recepción de los
sacramentos, queriendo adquirir la
limpieza de alma y el tono
sobrenatural que Dios espera de mí?



La reciente Exhortación apostólica
del Santo Padre, Verbum Domini,
destaca la importancia de la Sagrada
Escritura en la vida y misión de la
Iglesia, y en la existencia personal de
cada cristiano. Allí, Benedicto XVI
recuerda a los estudiosos de la
Sagrada Escritura, y a todos, una
afirmación fundamental: «El lugar
originario de la interpretación
escriturística es la vida de la Iglesia »
[11] . Sólo en el seno de la Iglesia, en
continuidad con la Tradición viva y
bajo la guía del Magisterio instituido
por Cristo, se puede entender
adecuadamente lo que el Espíritu
Santo quiso comunicarnos para
nuestra salvación, por medio de los
escritores inspirados, sirviéndose de
palabras humanas. Es decir,
únicamente en la fe y desde la fe es
posible comprender con hondura y
exactitud, sin peligro de errar, lo que
Dios nos ha revelado en orden a
nuestra participación en la misma
Vida divina. El estudio científico de



la Sagrada Escritura se precisa para
hacer una buena exégesis, pero
igualmente necesaria —y en mayor
grado— resulta la plena
identificación con la fe propuesta por
el Magisterio de la Iglesia. Por eso,
«una auténtica interpretación de la
Biblia ha de concordar siempre
armónicamente con la fe de la Iglesia
católica» [12] .

Para comprender bien la Palabra de
Dios, además de avivar la fe,
esforcémonos por leer y meditar la
Biblia en el clima espiritual en que
fue escrita. Por eso resulta necesario
que, al repasar con detenimiento el
Evangelio y los demás libros
inspirados, fomentemos una actitud
personal de escucha. La Sagrada
Escritura, sobre todo cuando es
proclamada en el seno de la
celebración litúrgica, cobra siempre
actualidad, transmite la novedad de
las cosas de Dios a la persona
concreta que la oye con atención y



desea asimilarla. Sus palabras, como
escribe San Josemaría, son « luces
del Paráclito, que habla con voces
humanas para que nuestra
inteligencia sepa y contemple, para
que la voluntad se robustezca y la
acción se cumpla. Porque somos
un solo pueblo que confiesa una
sola fe, un Credo ; un pueblo 
congregado en la unidad del
Padre, del Hijo y del Espíritu Santo
» [13] .

De modo análogo, también en la
lectura personal de la Biblia —sobre
todo, del Evangelio— resuena la voz
de Dios, que hemos de esforzarnos
por aplicar a nuestra situación
concreta. Si nos afanamos por cuidar
la atención —una atención filial— en
la lectura de los textos sagrados, esa
actividad se transformará
verdaderamente en oración. « Al
abrir el Santo Evangelio —escribió
nuestro Padre— , piensa que lo que
allí se narra —obras y dichos de



Cristo— no sólo has de saberlo,
sino que has de vivirlo. Todo, cada
punto relatado, se ha recogido,
detalle a detalle, para que lo
encarnes en las circunstancias
concretas de tu existencia. »—El
Señor nos ha llamado a los
católicos para que le sigamos de
cerca y, en ese Texto Santo,
encuentras la Vida de Jesús; pero,
además, debes encontrar tu propia
vida. »Aprenderás a preguntar tú
también, como el Apóstol, lleno de
amor: "Señor, ¿qué quieres que yo
haga?..." —¡La Voluntad de Dios!,
oyes en tu alma de modo
terminante. »Pues, toma el
Evangelio a diario, y léelo y vívelo
como norma concreta. —Así han
procedido los santos» [14] .

En el documento que he recordado,
Benedicto XVI dedica varios párrafos
a exponer cómo la vida de los santos
ofrece una gran ayuda para penetrar
con mayor profundidad en el sentido



de la Escritura. San Gregorio Magno
—el Papa lo recoge en la Exhortación
apostólica— aseguró que «viva lectio
est vita bonorum » [15] , que la vida
de los santos es una lección muy
viva, muy honda. «La interpretación
más profunda de la Escritura
proviene precisamente de los que se
han dejado plasmar por la Palabra de
Dios a través de la escucha, la lectura
y la meditación asidua (...). No es una
casualidad —prosigue el Santo Padre
— que las grandes espiritualidades
que han marcado la historia de la
Iglesia hayan surgido de una
explícita referencia a la Escritura »
[16] .

Después de afirmar que «cada santo
es como un rayo de luz que sale de la
Palabra de Dios» [17] , el Santo Padre
menciona a varios santos y santas
que han aportado luces nuevas,
sacadas del Evangelio, a la vida de la
Iglesia; y muestra cómo uno de esos
rayos se manifiesta «en San



Josemaría Escrivá y su predicación
sobre la llamada universal a la
santidad» [18] . Estas palabras nos
han colmado —como es natural— de
mucha alegría, al tiempo que nos
traen al alma una llamada a nuestro
sentido de responsabilidad, para
sacar más provecho de las
enseñanzas de nuestro Padre y
difundir más aún su mensaje,
amando así más a Dios y a la Iglesia.

Sigamos, pues, las repetidas
invitaciones de San Josemaría a
servirnos con frecuencia de los
textos de la Biblia para alimentar
nuestros ratos de oración y
contemplar las escenas de la vida de
Cristo, metiéndonos en el Evangelio «
como un personaje más» . Los
textos litúrgicos de la Misa, tanto en
el Adviento como en la Navidad, nos
impulsarán fuertemente a crecer en
familiaridad con la Palabra de Dios y
a aumentar nuestra intimidad con
Jesús, María y José. Entremos con



decisión en sus vidas acompañando a
los tres de todo corazón.

«Toda la vida del Señor me
enamora» , escribió nuestro Padre. «
Tengo, además, una debilidad
particular por sus treinta años de
existencia oculta en Belén, en
Egipto y en Nazaret. Ese tiempo —
largo—, del que apenas se habla en
el Evangelio, aparece desprovisto
de significado propio a los ojos de
quien lo considera con
superficialidad. Y, sin embargo,
siempre he sostenido que ese
silencio sobre la biografía del
Maestro es bien elocuente, y
encierra lecciones de maravilla
para los cristianos. Fueron años
intensos de trabajo y de oración,
en los que Jesucristo llevó una vida
corriente —como la nuestra, si
queremos—, divina y humana a la
vez; en aquel sencillo e ignorado
taller de artesano, como después



ante la muchedumbre, todo lo
cumplió a la perfección» [19] .

Un consejo me gustaría sugeriros,
tomando ocasión de esas palabras
del Papa a propósito de San
Josemaría: aumentad —aumentemos
todos— el afán de conocer a fondo
los comentarios de nuestro Padre a la
Sagrada Escritura. Aprenderemos así
a movernos con mayor soltura en el
mar profundo de la Revelación, y
sabremos descubrir también el
sentido espiritual que se esconde en
las palabras del texto sacro: lo que el
Espíritu Santo desea transmitirnos,
aquí y ahora, a cada una y a cada
uno de nosotros. Con esta
perspectiva os invito a releer un
punto de Forja : « " Aquæ multæ
non potuerunt exstinguere
caritatem ! !" —la turbulencia de
las aguas no pudo extinguir el
fuego de la caridad. —Te ofrezco
dos interpretaciones de estas
palabras de la Escritura Santa. —



Una, que la muchedumbre de tus
pecados pasados —a ti, que estás
bien arrepentido— no te apartará
del Amor de nuestro Dios; y otra,
que las aguas de la incomprensión,
de las contradicciones, que quizá
padezcas, no deberán interrumpir
tu labor apostólica» [20] .

En los días pasados hice un rápido
viaje a Fátima y a Santiago de
Compostela, siguiendo las huellas de
nuestro Fundador. Conocéis que el
Santuario de Fátima le atraía
especialmente; allí, como os he
comentado otras veces, acudió San
Josemaría con frecuencia para
confiar a la Virgen sus intenciones,
convencido de que la oración de
María es siempre atendida por el
Señor. También fui a Santiago de
Compostela, recordando la
peregrinación de nuestro Fundador
al sepulcro del Apóstol, en 1938, que
también fue un año jubilar, y
uniéndome a la oración de Benedicto



XVI en ese lugar, pocos días antes. En
los dos sitios me he sentido apoyado
por todos —como pedí, antes de salir,
a vuestras hermanas y a vuestros
hermanos de Roma—, para que el
Señor nos conceda todo lo que le
suplicamos. Recé por la Iglesia, por el
Papa, por los fieles —cada mujer,
cada hombre— del Opus Dei.
Acudamos siempre a Jesús por medio
de María, con fe y perseverancia, en
una oración de unidad con la Iglesia
y con la humanidad entera.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de diciembre de 2010.

-------------------------

[1] Misal Romano, Domingo III de
Adviento, Antífona de entrada ( Flp 4,
5).



[2] Misal Romano, Domingo I de
Adviento, Primera lectura (A) ( Is 2,
2).

[3] 1 Cor 15, 28.

[4] Cfr. Ef 2, 14.

[5] Benedicto XVI, Homilía en la Misa
de Nochebuena, 24-XII-2006.

[6] Benedicto XVI, Exhort. apost. 
Verbum Domini, 30-IX-2010, n. 12.

[7] San Josemaría, Notas de una
meditación, 25-XII-1972.

[8] Hb 4, 12.

[9] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 14.

[10] Ibid .

[11] Benedicto XVI, Exhort. apost. 
Verbum Domini , 30-IX-2010, n. 29.

[12] Ibid ., n. 30.



[13] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 89; citando a San Cipriano, 
De dominica oratione, 23 (PL 4, 553).

[14] San Josemaría, Forja , n. 754.

[15] San Gregorio Magno, Moralia in
Job XXIV, 8, 16 (PL 76, 295).

[16] Benedicto XVI, Exhort. apost. 
Verbum Domini, 30-IX-2010, n. 48.

[17] Ibid .

[18] Ibid .

[19] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 56.

[20] San Josemaría, Forja, n. 655.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/carta-del-
prelado-diciembre-2010/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-diciembre-2010/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-diciembre-2010/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-diciembre-2010/

	Carta del Prelado (diciembre 2010)

