
opusdei.org

Carta del Prelado
(agosto 2011)

Desde África, el Prelado
recuerda en su carta la
necesidad de ser y hacer el
Opus Dei con la fidelidad
personal. También pide
oraciones por los frutos de la
JMJ.

09/08/2011

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Cuando recibáis esta carta, estaré —
desde hace pocos días— en Kinshasa,



la capital del Congo. Antes, del 7 al 12
de julio, hice un viaje a Costa de
Marfil; tanto en Abidjan como en
Yamoussoukro, me reuní con
vuestras hermanas y con vuestros
hermanos, y con otras muchas
personas que frecuentan las
actividades apostólicas del Opus Dei.
En todos los sitios me ha llenado de
alegría comprobar el desarrollo de la
labor que realizan los fieles de la
Prelatura, con la colaboración de
muchas otras personas.
Agradezcamos constantemente a
Dios que nos envía sus gracias por la
intercesión de la Santísima Virgen,
escuchando también los ruegos de
san Josemaría, a quien recurrimos
siempre: si aquí abajo nos llevaba a
todos y a cada uno en el corazón, con
mucha más perfección e intensidad
continúa ayudándonos desde el
Cielo.

También acudo al queridísimo don
Álvaro, que fue quien decidió el



comienzo de la labor apostólica
estable en estos dos países, en el año
1980. Con oración y sacrificio, con
trabajo callado y perseverante —
como en todos los lugares—, la Obra
ha arraigado ya en estas tierras de
África. ¡Cuántas realizaciones, para
gloria de Dios y servicio de la Iglesia,
florecen en estas dos naciones, a los
treinta años de los comienzos!
Dirijamos —insisto— una incesante
acción de gracias a la Trinidad
Santísima.

Os ruego que sigáis apoyando desde
todas partes la expansión apostólica,
que fue una característica de toda la
vida de nuestro Padre, hasta el
último día de su paso por la tierra:
recemos por los lugares donde la
labor de la Obra empezó tiempo
atrás y por aquellos otros en los que
se encuentra aún muy en los
comienzos; sin olvidar otras naciones
a las que deseamos llevar, con la
doctrina de Cristo, el fermento del



espíritu del Opus Dei: de modo más
inmediato, Sri Lanka. Os pregunto a
cada una, a cada uno: ¿piensas que
pueden contar con tu oración?
¿Cómo rezas por las personas que
tratan? ¿Qué pequeñas o no tan
pequeñas mortificaciones ofreces?
Recordemos lo que nos dijo san
Josemaría: «No es posible amar a la
humanidad entera (...) si no es
desde la Cruz» [1] .

Confiemos estos deseos de desarrollo
apostólico —dentro del propio país y
en el mundo entero— al Corazón
dulcísimo e inmaculado de la Virgen.
Como todos los años, desde que
nuestro Padre le consagró la Obra el
15 de agosto de 1951, renovaremos
esa consagración en la fiesta de la
Asunción. Esta vez, además de
acogernos a su protección y a sus
desvelos con el Opus Dei y con cada
uno de nosotros, os invito a uniros a
mi gratitud al Cielo después de estos
viajes. Al mismo tiempo, pidamos



por los frutos espirituales de la
Jornada Mundial de la Juventud, que
se celebrará en Madrid en la segunda
parte de este mes, con la
participación de innumerables
jóvenes del mundo entero.

El próximo día 7 se cumplen ochenta
años de una intervención divina en
el alma de nuestro Padre, que le
confirmó en la necesidad de
intensificar la oración —única arma
con la que contaba— para difundir y
asegurar el camino emprendido el 2
de octubre de 1928, al tiempo que dio
nuevos impulsos a esta misión
específica, santa, en el seno de la
Iglesia. Conocemos muy bien el texto
que dejó consignado, relatando lo
sucedido aquel 7 de agosto de 1931.
No está de más que volvamos sobre
esas palabras de nuestro Fundador,
pues nos llenan de confianza y nos
espolean a una fidelidad mayor al
designio divino sobre el Opus Dei.
Pidamos al Espíritu Santo que nos



ayude a penetrar más
profundamente en ese hecho de la
vida de san Josemaría, que es de una
actualidad perenne y ha de
encontrar un eco, una respuesta
personal, en cada uno.

Se celebraba ese día en Madrid la
fiesta de la Transfiguración del
Señor. Habían transcurrido pocos
años desde que nuestro Padre se
trasladara a la capital, para cursar el
doctorado en derecho, y nuestro
Fundador anota: «Al encomendar
mis intenciones en la Santa Misa,
me di cuenta del cambio interior
que ha hecho Dios en mí, durante
estos años de residencia en la
exCorte... Y eso, a pesar de mí
mismo: sin mi cooperación, puedo
decir» [2] .

Dejaba así constancia del cambio que
el Señor había ido operando en su
alma, sobre todo desde el 2 de
octubre de 1928. Fijémonos en que



esta toma de conciencia tuvo lugar
precisamente durante la celebración
eucarística, mientras nuestro
Fundador hacía presente in persona
Christi el Santo Sacrificio de la Cruz.
Siempre nos repitió que la Santa
Misa constituye « el centro y la raíz
de la vida espiritual del cristiano»
[3] : raíz de la que se alimenta toda
nuestra existencia, punto focal en el
que han de converger nuestros
pensamientos, palabras y acciones.
El hecho de cuidar con esmero,
jornada tras jornada, la celebración o
la asistencia al Sacrificio del Altar,
resulta una condición indispensable
para permitir actuar al Paráclito, que
desea mejorar nuestras almas y
asemejarnos más y más a Jesucristo,
para convertirnos en buenos
instrumentos.

San Josemaría escribe que su cambio
interior era debido a la acción del
Señor: « a pesar de mí mismo: sin
mi cooperación, puedo decir» . A la



vez, sabemos que ya antes de la
fundación de la Obra se esforzaba
por secundar la acción del Espíritu
Santo. Su constante plegaria — 
Domine, ut videam! ; Domina, ut
sit! — en los años anteriores al 2 de
octubre de 1928, es la manifestación
práctica de esa realidad. Tratemos de
imitarle, acudiendo al Santo
Sacrificio con una actitud de escucha
de la Palabra de Dios, esforzándonos
por descubrir lo que el Señor quiera
mostrarnos, tanto en las lecturas
como en las diversas plegarias de la
Misa. ¿Alimentamos nuestra
meditación personal y nuestra
presencia de Dios con esos textos, de
los que el Señor se sirve para
encender en nuestras almas su
Amor? ¿Nos esforzamos para que
nuestra vida espiritual esté orientada
y como marcada por la liturgia de la
Iglesia?

«Creo que renové el propósito de
dirigir mi vida entera al



cumplimiento de la Voluntad
divina: la Obra de Dios» , proseguía
nuestro Padre. Y añadía, poniéndolo
entre paréntesis: « Propósito que, en
este instante, renuevo también con
toda mi alma» [4] . Procedamos
igualmente nosotros, muchas veces,
con sinceros deseos de fidelidad a
Dios y a la Iglesia, sobre todo cuando
las circunstancias quizá se vuelvan
más duras: en la enfermedad, en la
escasez, en las contradicciones, en los
momentos de aridez o de dificultad
interior... Si nos comportamos de
este modo, el Señor nos concederá
las luces y las energías que
precisemos, para cumplir en todo
momento su amabilísima Voluntad.

Tras la consagración de la Hostia,
cuando nuestro Fundador alzaba la
Sagrada Forma para la adoración de
los fieles, vinieron con fuerza a su
mente unas palabras de la Escritura
en la dicción de la Vulgata, usada
entonces en la liturgia: si exaltatus



fuero a terra, omnia traham ad
meipsum [5] : cuando Yo sea
levantado en alto, atraeré a mí todas
las cosas. San Josemaría anotó que,
en un primer momento, al escuchar
esa locución divina sin ruido de
palabras, sintió temor. Reacción muy
propia del alma que, al percibir la
maravillosa cercanía del Dios tres
veces Santo, experimenta una gran
turbación, consciente de su personal
flaqueza, al tiempo que advierte una
profunda paz interior. Así lo expresa
nuestro Fundador: 
«Ordinariamente, ante lo
sobrenatural, tengo miedo.
Después viene el ne timeas!, soy
Yo. Y comprendí que serán los
hombres y mujeres de Dios,
quienes levantarán la Cruz con las
doctrinas de Cristo sobre el
pináculo de toda actividad
humana... Y vi triunfar al Señor,
atrayendo a Sí todas las cosas» [6] .



En esta experiencia, tan
sobrenatural, que Dios concedió a
san Josemaría para iluminarle y
fortalecerle, estábamos presentes tú
y yo, cada una y cada uno de los que
habíamos de venir a la Obra en el
transcurso de los años. La inmensa
mayoría de nosotros no habíamos
nacido aún, pero ya teníamos un
lugar en el corazón de nuestro
queridísimo Padre que, sin
conocernos, rezaba por nosotros,
contaba con nosotros, que seríamos
llamados a ser Opus Dei y a hacer el
Opus Dei en el siglo XXI. Esto nos
obliga a unirnos más y más a san
Josemaría, para hacer muy nuestra
su vida, ya que, como nos
comunicaba, éramos la razón de la
suya.

Hijas e hijos míos: no son
consideraciones meramente piadosas
las que os propongo, cuando os
insisto en que la Obra está en
nuestras manos; día a día, pensemos



que ahora nos toca a nosotros sacar
adelante esta tarea que el Cielo
quiere que se realice con el mismo
espíritu e idéntica dedicación que
nuestro Padre. Contamos para eso
con toda la ayuda de Dios. Vienen
muy bien las palabras de Santo
Tomás de Aquino: «Aquellos sujetos
elegidos por Dios para una misión
son preparados y dispuestos por Él
de modo que sean idóneos para
desempeñarla, conforme a lo que se
lee en 2 Cor 3, 6: "Nos hizo ministros
idóneos de la Nueva Alianza"» [7] .

Disponemos además de tantos
escritos de nuestro Padre, en los que
vertió los tesoros espirituales que el
Señor le había confiado. « A pesar de
sentirme vacío de virtud y de
ciencia (...) —anotó también en sus 
apuntes íntimos — , querría escribir
unos libros de fuego, que corrieran
por el mundo como llama viva,
prendiendo su luz y su calor en los
hombres, convirtiendo los pobres



corazones en brasas, para
ofrecerlos a Jesús como rubíes de
su corona de Rey» [8] . Esta
aspiración suya se ha convertido en
realidad, pues millones de personas
en todo el mundo se alimentan de los
textos que salieron de su predicación
y de su pluma. Profundizar en su
lectura, darlos a conocer, difundirlos
en las más variadas lenguas,
constituye un instrumento apostólico
de gran eficacia para que el mensaje
de san Josemaría y la labor
apostólica del Opus Dei se extiendan
más y más para el bien de las almas:
como las ondas producidas por la
piedra caída en el lago [9] , hasta
llegar a riberas insospechadas.

En su mensaje para la XXVI Jornada
Mundial de la Juventud —a la que he
sido invitado a intervenir—, el Papa
glosa el lema propuesto para este
encuentro: "Arraigados y edificados
en Cristo, firmes en la fe" [10] . A
muchos, la participación en esos



actos les ofrecerá un encuentro
especial con Cristo, que quizá no
habían experimentado antes; o, al
menos, la posibilidad de conocerle
mejor, de afianzarse en la amistad
personal con Él. Procuremos que no
se quede en una luz de bengala, que
brilla un momento para después
apagarse. En este sentido, adquiere
gran importancia que den y demos
continuidad a la experiencia
espiritual de esos días. Hagamos todo
lo posible para que los participantes
formulen conclusiones prácticas,
propósitos personales para crecer en
su vida cristiana. « El encuentro con
el Hijo de Dios proporciona un
dinamismo nuevo a toda la
existencia» [11] , afirma el Santo
Padre. Como fruto de la acción de la
gracia, pueden ser muchos los que se
interroguen sobre el rumbo que debe
tomar su existencia. Son preguntas
que, antes o después, se suele
plantear la gente joven, muchas
veces sin caer en la cuenta de lo que



verdaderamente significan. Porque
detrás de la pregunta sobre el futuro
—quizá inicialmente limitada a la
elección de una profesión, a la
inserción en el mundo laboral, a la
formación de una familia propia—,
lo que late debajo de esos
interrogantes es algo mucho más
profundo: ¿qué sentido tiene mi
vida? ¿Cómo puedo realizarla
plenamente?

Al pensar que esas jornadas tienen
lugar en la ciudad donde la
Providencia divina quiso que naciera
el Opus Dei, acude a mi memoria un
comentario que san Josemaría hizo
en varias ocasiones, rememorando —
con agradecimiento a Dios— el
episodio de la llamada de Saulo de
Tarso al apostolado. «Para mí —en
pequeño— como a Pablo en
Damasco, en Madrid se cayeron las
escamas de mis ojos, y en Madrid
he recibido mi misión» [12] ,
escribió, por ejemplo, en 1965. Pido a



Dios que, con ocasión de estos actos
presididos por el Papa, numerosos
jóvenes experimenten su Damasco :
que abran los ojos a la luz de Dios,
que perciban la vocación a la que
Jesús los llama, y se decidan
firmemente a seguirla. Será el mejor
modo de responder a las esperanzas
de la Iglesia, que necesita de muchas
mujeres y de muchos hombres
seriamente comprometidos con el
Señor. « Estar arraigados en Cristo
—explica Benedicto XVI— significa
responder concretamente a la
llamada de Dios, fiándose de Él y
poniendo en práctica su Palabra
[13] . Y, dirigiéndose específicamente
a los jóvenes, añade unas palabras
que sirven para todos: «C onstruid
vuestra casa sobre roca, como el
hombre que "cavó y ahondó" (cfr.
Lc 6, 47). Intentad también
vosotros acoger cada día la
Palabra de Cristo. Escuchadle
como al verdadero Amigo con



quien compartir el camino de
vuestra vida» [14] .

Vuelvo a lo que os sugería
anteriormente: la necesidad de dar
continuidad, en la vida ordinaria, al
descubrimiento que muchos amigos
y conocidos vuestros harán en esas
fechas, como fruto de la gracia de
Dios. El Santo Padre les marca el
camino, cuando escribe: « Entablad
y cultivad un diálogo personal con
Jesucristo, en la fe. Conocedle
mediante la lectura de los
Evangelios y del Catecismo de la
Iglesia Católica; hablad con Él en
la oración, confiad en Él» [15] . En
las conversaciones personales,
mostremos la necesidad de
frecuentar los sacramentos —la
Penitencia, la Eucaristía—, fuentes de
la vida sobrenatural de los hijos de
Dios. También es preciso que
aprendan a santificar el estudio, el
trabajo, y a preocuparse
apostólicamente de los demás, pues



el hecho de acercar a otros a Cristo es
una de las mejores maneras de
asegurar la propia fidelidad al
Maestro. Repetidles, con palabras del
Papa, que « Cristo no es un bien
sólo para nosotros mismos, sino
que es el bien más precioso que
tenemos que compartir con los
demás» [16] .

Termino invitándoos a considerar,
con ocasión de la fiesta de la
Asunción, las palabras con las que
san Josemaría pone fin a su homilía
en esa solemnidad de la Santísima
Virgen: « Cor Mariæ Dulcissimum,
iter para tutum; Corazón
Dulcísimo de María, da fuerza y
seguridad a nuestro camino en la
tierra: sé tú misma nuestro
camino, porque tú conoces la
senda y el atajo cierto que llevan,
por tu amor, al amor de Jesucristo»
[17] . Cabe añadir en esa jaculatoria
las palabras que pronunció el



queridísimo don Álvaro: iter para et
serva tutum!

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Kinshasa, 1 de agosto de 2011.

-----------

[1] San Josemaría, Notas de una
meditación, 2-X-1971.

[2] San Josemaría, Apuntes íntimos ,
n. 217 (7-VIII-1931). Cfr. A. Vázquez
de Prada, "El Fundador del Opus
Dei", vol. I, pp. 380-381.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 87.

[4] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
217 (7-VIII-1931). Cfr. A. Vázquez de
Prada, ibid . [5] Jn 12, 32 (Vulgata).



[6] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
217 (7-VIII-1931). Cfr. A. Vázquez de
Prada, "El Fundador del Opus Dei",
vol. I, p. 381.

[7] Santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica III, q. 27, a. 4.

[8] San Josemaría, Apuntes íntimos ,
n. 218 (7-VIII-1931). Cfr. A. Vázquez
de Prada, ibid .

[9] Cfr. San Josemaría, Camino , n.
831.

[10] Cfr. Col 2, 7.

[11] Benedicto XVI, Mensaje para la
XXVI Jornada Mundial de la Juventud
2011, 6-VIII-2010.

[12] San Josemaría, Carta, 2-X-1965.

[13] Benedicto XVI, Mensaje para la
XXVI Jornada Mundial de la Juventud
2011, 6-VIII-2010.

[14] Ibid .



[15] Ibid .

[16] Ibid .

[17] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 178.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/carta-del-
prelado-agosto-2011/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-agosto-2011/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-agosto-2011/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-agosto-2011/

	Carta del Prelado (agosto 2011)

