
opusdei.org

Carta del Prelado
(agosto 2009)

Carta mensual del Prelado, en
esta ocasión desde México. Las
fiestas marianas del mes de
agosto sirven a Mons.
Echevarría para invitarnos a
imitar la vida ordinaria y
cercana a Cristo de la Madre de
Dios.

04/08/2009

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Assumpta est Maria in cælum, gaudet
exercitus angelorum[1]; María ha
sido llevada al cielo, en cuerpo y
alma, y los ángeles participan de ese
gozo. También todos los cristianos
nos llenamos de alegría, porque la
Virgen vive eternamente en la
plenitud de Dios, contempla y ama a
la Trinidad Santísima en la gloria del
Cielo.

Al acercarse la solemnidad del 15 de
agosto, Asunción de Nuestra Señora,
deseo recordaros que esta gran
festividad nos impulsa a elevar la
mirada hacia el cielo. No un cielo
hecho de ideas abstractas, ni
tampoco un cielo imaginario
creado por el arte, sino el cielo de
la verdadera realidad, que es Dios
mismo: Dios es el cielo. Y Él es
nuestra meta, la meta y la morada
eterna, de la que provenimos y a la
que tendemos (...). Es una ocasión
para ascender con María a las
alturas del espíritu, donde se



respira el aire puro de la vida
sobrenatural y se contempla la
belleza más auténtica, la de la
santidad[2]. ¿Cómo y con qué
asiduidad recurrimos a la Virgen
para proceder siempre y en todo con
sentido sobrenatural? ¿Pedimos a
nuestra Madre que crezca en
nuestras almas el espíritu
contemplativo?

Las palabras de Benedicto XVI, que
acabo de citar, son una eficaz
introducción al misterio de fe que
nos disponemos a saborear una vez
más. Como escribió San Josemaría, 
misterio de amor es éste. La razón
humana no alcanza a
comprender. Sólo la fe acierta a
ilustrar cómo una criatura haya
sido elevada a dignidad tan
grande, hasta ser el centro
amoroso en el que convergen las
complacencias de la Trinidad.
Sabemos que es un divino secreto.
Pero, tratándose de Nuestra



Madre, nos sentimos inclinados a
entender más —si es posible
hablar así— que en otras verdades
de fe[3]. Acudamos a nuestro Padre,
que contempla cara a cara a Dios, a
la Santísima Humanidad de
Jesucristo, a la Virgen, a los ángeles y
a los demás santos, con el ruego
expreso de que nos obtenga luz del
Señor para ahondar en esta verdad
de fe y de este modo amar más y
admirar más a Santa María.

Os sugiero, en primer lugar, que
miremos a fondo la respuesta
cotidiana de la Virgen, que nos
detengamos —en la meditación
personal— en los pasajes de la
Sagrada Escritura que nos hablan de
Ella: aunque se trata de un número
reducido, en esos textos se contienen
ya todas las magnalia, las grandezas
de lo que el Espíritu Santo ha
querido revelarnos acerca de la
Madre de Dios y Madre nuestra: una
riqueza inmensa, que toca a cada



uno de nosotros descubrir, guiados
siempre por el Magisterio de la
Iglesia. Os aconsejo que repaséis
también algún tratado de mariología
y que os esforcéis por ahondar —
mediante una lectura meditada y
profunda— en las cosas inefables
que cumplió en la Virgen el
Todopoderoso, cuyo nombre es
Santo[4]. El cántico del Magnificat,
que brotó de los labios y del corazón
de María inspirada por el Espíritu
Santo, se nos muestra como la mejor
escuela para conocer, tratar e imitar
a nuestra Madre: es un retrato, un
verdadero icono de María, en el
que podemos verla tal cual es[5].

Fijémonos, de manera especial, en su
vida de oración. Así la descubrimos
al contemplar el primer misterio
gozoso del Rosario. La Señora del
dulce nombre, María, está
recogida en oración. Tú eres, en
aquella casa, lo que quieras ser:
un amigo, un criado, un curioso,



un vecino...[6]. Metámonos
perseverantemente en esta escena
para acoger con seriedad la
invitación de nuestro Padre.
Empeñémonos en encontrar —cada
uno, cada una— nuestro sitio, al
repasar diariamente ese
acontecimiento clave de la historia
de nuestra salvación, y también en el
rezo del Ángelus y del Rosario.
Podemos pensar en la Virgen, que se
mantiene constantemente en
conversación con Dios, y así se halla
cuando el Arcángel le transmite la
divina embajada. Lo mismo sucede
en el segundo misterio luminoso: la
confiada súplica que la Virgen
expone con su comentario en las
bodas de Caná, obtiene que Jesús
realice su primer milagro,
anticipando en cierto modo su hora,
y que los primeros seguidores de su
Hijo reciban el don de la fe, como
anota el Evangelio en pocas palabras:
sus discípulos creyeron en Él[7].



Precisamente San Juan, el discípulo
amado, nos transmite este dato. Nos
revela que la Santísima Virgen, que
hasta ese momento había cuidado a
su Hijo durante los años de vida
oculta en Nazaret, ha sido llamada a
continuar colaborando directamente
en el misterio de la Redención. Este
designio divino se insinúa en la
respuesta de Cristo a la súplica de su
Madre: Mujer, ¿qué nos importa a ti y
a mí? Todavía no ha llegado mi
hora[8]. El Señor se refiere al
sacrificio de la Cruz. Cuando se
presente ese momento, querrá —con
lógica sobrenatural y humana— que
su Madre se halle junto a Él, como
nueva Eva, para cooperar en la
restauración de la vida sobrenatural
de las almas. Lo relata también San
Juan: estaban junto a la cruz de Jesús
su madre y la hermana de su Madre,
María de Cleofás, y María Magdalena.
Jesús, viendo a su Madre y al discípulo
a quien amaba, que estaba allí, dijo a
su madre: "Mujer, aquí tienes a tu



hijo". Después dice al discípulo: "Aquí
tienes a tu Madre". Y desde aquel
momento el discípulo la recibió en su
casa[9].

Os recordaba, con palabras del Papa,
que la solemnidad de la Asunción
nos invita a elevar los ojos al Cielo, la
morada definitiva a la que nos
dirigimos, pero sin olvidar —otra
enseñanza de María— que, antes de
ser trasladada en cuerpo y alma a la
gloria, la Virgen acompañó de cerca a
Cristo en su Pasión y Muerte
redentoras. La nueva Eva siguió al
nuevo Adán en el sufrimiento, en
la pasión, así como en el gozo
definitivo. Cristo es la primicia,
pero su carne resucitada es
inseparable de la de su Madre
terrena. María, y en Ella toda la
humanidad, está implicada en la
Asunción hacia Dios, y con Ella
toda la creación (...). Nacen así los
nuevos cielos y la nueva tierra, en
la que ya no habrá ni llanto ni



lamento, porque ya no existirá la
muerte (cfr. Ap 21, 1-4)[10].

La colaboración de la Virgen en el
Sacrificio de la Cruz fue única; por
eso la Iglesia la honra «con los títulos
de Abogada, Auxilio, Socorro,
Mediadora», sin que esto «reste ni
añada nada a la dignidad y eficacia
de Cristo, único Mediador»[11]. En
esta cooperación estrechísima a la
obra de la Redención se sustenta
también el título de Mujer
eucarística, con el que Juan Pablo II
la llamó en su última encíclica. La
Sagrada Eucaristía es la actualización
sacramental del sacrificio de la Cruz,
pues lo que se realizó en el Calvario
se hace presente en la Santa Misa. Y
no cabe pasar por alto que, en el
Gólgota, el Señor manifestó a la
Virgen su nueva maternidad. «Las
palabras de Jesús —apunta Juan
Pablo II— asumen su significado más
auténtico en el marco de la misión
salvífica. Pronunciadas en el



momento del sacrificio redentor, esa
circunstancia les confiere su valor
más alto. En efecto, el evangelista,
después de las expresiones de Jesús a
su Madre, añade un inciso
significativo: "Sabiendo Jesús que ya
todo estaba cumplido" (Jn 19, 28),
como si quisiera subrayar que había
culminado su sacrificio al
encomendar su Madre a Juan y, en él,
a todos los hombres, de los que Ella
se convierte en Madre en la obra de
la salvación»[12].

En cada Santa Misa, la Virgen se
halla misteriosamente presente junto
al altar donde se actualiza de modo
incruento el Sacrificio de la Cruz. En
ese insondable misterio —escribió
nuestro Padre—se advierte, como
entre velos, el rostro purísimo de
María: Hija de Dios Padre, Madre
de Dios Hijo, Esposa de Dios
Espíritu Santo[13]. Ésta es la firme
convicción de la Iglesia, expresada
en una de las oraciones que la



liturgia recomienda a los sacerdotes
para disponerse mejor a la
celebración del Santo Sacrificio: Oh
Madre de piedad y misericordia,
Santísima Virgen María (...), acudo a
tu piedad para que, así como estuviste
junto a tu dulcísimo Hijo clavado en la
Cruz, también estés junto a mí,
miserable pecador, y junto a todos los
fieles que aquí y en toda la Santa
Iglesia vamos a participar de aquel
divino sacrificio[14]. ¿Acudes
filialmente a Ella, en cada jornada,
antes de celebrar o de participar en
la Santa Misa?

La Virgen Santísima, desde Belén
hasta el Gólgota, supo mostrar a
Cristo, conducir a Cristo, a los
discípulos —hombres y mujeres— de
su Hijo: si Juan, María Magdalena,
Salomé y las demás mujeres —como
nos detalla el Evangelio—
perseveraron firmes junto a la Cruz
de Jesús y fueron luego testigos de su
resurrección, se debió a que no se



apartaron de María en aquellas
horas; a que la acogieron en su casa
—en todo el espacio de su caminar
espiritual— desde el momento
inefable en que Cristo los confió a su
Madre en el Calvario.

Hijas e hijos míos: la que es toda de
Dios, Mujer eucarística y Maestra de
oración, quiere que la tratemos, que
le pidamos que nos enseñe a
enamorarnos de Jesucristo con todo
nuestro corazón, con toda nuestra
alma, para responderle con entera
fidelidad en los diferentes momentos
y circunstancias. Un gran misterio de
amor se nos propone en la fiesta de
la Asunción de la Virgen: Cristo
venció la muerte con la
omnipotencia de su amor. Sólo el
amor es omnipotente. Ese amor
impulsó a Cristo a morir por
nosotros y así a vencer a la muerte.
Sí, ¡sólo el amor hace entrar en el
reino de la vida! Y María entró
detrás de su Hijo, asociada a su



gloria, después de haber sido
asociada a su pasión. Entró allí con
ímpetu incontenible, manteniendo
abierto tras de sí el camino a todos
nosotros. Por eso hoy la
invocamos: "Puerta del Cielo",
"Reina de los ángeles" y "Refugio
de los pecadores"[15].

Desgranemos piadosamente las
letanías y las demás oraciones
marianas —el Avemaría, la Salve, el
Rosario y las jaculatorias que el
cariño filial nos sugiera— con
esmerada devoción y piedad de hijos,
porque María, Virgen sin mancilla,
reparó la caída de Eva: y ha
pisado, con su planta inmaculada,
la cabeza del dragón infernal[16].
Unidos a ese gran enamorado de la
Virgen, que fue y es nuestro Padre,
admiremos más cómo el Padre, el
Hijo y el Espíritu Santo la coronan
como Emperatriz que es del
Universo. Y le rinden pleitesía de
vasallos los Ángeles..., y los



patriarcas y los profetas y los
Apóstoles..., y los mártires y los
confesores y las vírgenes y todos
los santos..., y todos los pecadores
y tú y yo[17]. ¿Nos comportamos
nosotros así?

En las cartas y documentos de
familia, San Josemaría solía firmar
con el nombre Mariano. Entremos,
pues, en la escuela de Mariano,
imitando a nuestro Padre en su
tierna devoción a la Santísima
Virgen, como hijos pequeños que en
todo momento se saben necesitados
de los cuidados de su Madre.

Santa María, además, se ha mostrado
siempre Madre del Opus Dei, desde
su nacimiento, y la Obra se ha
desarrollado al amparo de su manto:
nos ha precedido, acompañado y
seguido en todos los pasos de nuestra
historia familiar y de nuestro
peregrinar personal. En el mes de
agosto recordamos algunos de esos



momentos: la Consagración de la
Obra al Corazón dulcísimo de la
Virgen, en Loreto, el 15 de agosto de
1951, que renovamos anualmente; la
invitación a acudir a la misericordia
divina por medio del Trono de la
gloria, que es María, el 23 de agosto
de 1971... Y tantas otras
intervenciones de la Reina de cielos y
tierra que ahora no resulta posible
enumerar.

En estos días me encuentro en
México, adonde he acudido para
participar en la dedicación de la
iglesia construida en honor de San
Josemaría, en el Distrito Federal. Con
cada una y con cada uno doy
también gracias a Dios, porque esta
circunstancia me ha permitido rezar
ante la Virgen de Guadalupe en la 
Villa, con el recuerdo de los pasos de
nuestro Padre en 1970. Algunas de
las intenciones que entonces
llenaban el corazón de nuestro
Fundador se mantienen plenamente



actuales; otras ya se cumplieron,
gracias a la intercesión de nuestra
Madre. He acudido, insisto, en
nombre de todas y de todos —los que
ahora estamos en la Obra y los que
llegarán en el transcurso de los siglos
—, para rogar por la Iglesia, por el
Papa y sus colaboradores, por los
Obispos y sacerdotes del mundo
entero —especialmente en este Año
sacerdotal—, por el Opus Dei y todo
el pueblo cristiano; por nuestro
personal enamoramiento cotidiano
de Jesucristo. Conservo muy presente
en mi memoria aquella locución que
tanto removió a nuestro Padre, y que
nos relató enseguida con una
conmoción visible, en agosto de 1970;
le vimos muy urgido a comportarse
como perseverante rezador. El Señor
imprimió en su alma aquellas
palabras —clama, ne cesses![18] —
que deseo que incorporemos a
nuestra piedad y a nuestro quehacer.



Acompañadme en mis peticiones,
especialmente el 15 de agosto,
cuando renovemos la consagración
al Corazón dulcísimo de Nuestra
Señora. Y repasemos con hondura
esta recomendación de San
Josemaría: "Adeamus cum fiducia
ad thronum gloriæ, ut
misericordiam consequamur" (cfr.
Hb 4, 16). Que lo tengáis muy en
cuenta en estos momentos y
también después. Yo diría que es
un querer de Dios: que metamos
nuestra vida interior personal
dentro de esas palabras que os
acabo de decir. A veces las
escucharéis sin ruido ninguno, en
la intimidad de vuestra alma,
cuando menos lo esperéis.
"Adeamus cum fiducia": id —
repito— con confianza al Corazón
Dulcísimo de María, que es Madre
nuestra y Madre de Jesús. Y con
Ella, que es Medianera de todas la
gracias, al Corazón Sacratísimo y
Misericordioso de Jesucristo. Con



confianza también, y ofreciéndole
reparación por tantas ofensas.
Que nunca os falte una palabra de
cariño: cuando trabajáis, cuando
rezáis, cuando descansáis, y
también con ocasión de las
actividades que parecen menos
importantes: cuando os divertís,
cuando contáis una anécdota,
cuando hacéis un rato de
deporte...: con toda vuestra vida,
en una palabra. Poned un
fundamento sobrenatural en todo,
y un trato de intimidad con
Dios[19].

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

México, 1 de agosto de 2009.

-----------------------------



[1] Misal Romano, Asunción de
Nuestra Señora, Aclamación antes
del Evangelio.

[2] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de la Asunción, 15-
VIII-2008.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 171.

[4] Lc 1, 49.

[5] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de la Asunción, 15-
VIII-2005.

[6] San Josemaría, Santo Rosario,
primer misterio gozoso.

[7] Jn 2, 11.

[8] Ibid., 4.

[9] Jn 19, 25-27.



[10] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de la Asunción, 15-
VIII-2008.

[11] Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 62.

[12] Juan Pablo II, Discurso en la
audiencia general, 23-IV-1997.

[13] San Josemaría, La Virgen del
Pilar, artículo publicado en el "Libro
de Aragón", Zaragoza 1976.

[14] Misal Romano, Oraciones de
preparación para la Santa Misa.

[15] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de la Asunción, 15-
VIII-2008.

[16] San Josemaría, Santo Rosario,
quinto misterio glorioso.

[17] Ibid. [18] Is 58, 1.

[19] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 9-IX-1971.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/carta-del-
prelado-agosto-2009/ (13/12/2025)

https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-agosto-2009/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-agosto-2009/
https://opusdei.org/es-hn/article/carta-del-prelado-agosto-2009/

	Carta del Prelado (agosto 2009)

