opusdei.org

Camino al
Centenario (5): El
trabajo, entre
creacion y redencion

El trabajo humano, ademas de
cooperar al proyecto divino de
la creacion, participa también
en la redenciéon: asumido por
Cristo, puede ser medio de
santificacion y transformacion
del mundo cuando se vive con
caridad y espiritu sacerdotal.
Asi, el trabajo cotidiano se
convierte en ofrenda
eucaristica y camino hacia Dios.



21/07/2025

Creados a imagen y semejanza de
Dios, el hombre y la mujer estan
llamados a colaborar libremente en
el designio del Creador. Esta libertad,
sin embargo, fue puesta a prueba
desde el principio y sucumbio al
orgullo y al egoismo. Desde entonces,
sigue quebrandose por el pecado a lo
largo de la historia. Lo que el pecado
divide, degrada y hiere, necesita ser
reconciliado, elevado y sanado. El
misterio de la humanidad del Verbo,
que estuvo en el origen mismo del
plan creador de Dios, sale a nuestro
encuentro en la historia de la
salvacion como don de misericordia
y misterio de muerte y resurreccion.

El trabajo humano participa de las
dos dimensiones del unico plan
salvifico de Dios. El articulo anterior
ponia de relieve la primera:



mediante su trabajo, el ser humano
coopera con el designio divino de
conducir la creacion hacia su
plenitud. La triste experiencia del
pecado y las heridas infligidas a
nuestra condicion humana nos
invitan ahora a considerar la
segunda dimension: como el trabajo
puede integrarse en el plan de
salvacion.

Actividad redimida y
redentora

El Hijo de Dios, al hacerse hombre,
redimio6 todo lo que asumi6 (cfr.
Leodn I, Carta a Flavianus, DH 293).
Quiso compartir la experiencia del
trabajo y de la vida ordinaria,
haciendo que el obrar humano no
solo colaborara en el designio
creador de Dios, sino que participara,
ademas, en la obra de la redencion.
En efecto, puesto que se trata de un
unico proyecto que apunta hacia una
creacion renovada, con su libertad



redimida por Cristo, el hombre y la
mujer conducen la creacion hacia
una plenitud que implica también
reconciliar lo que estd dividido,
reordenar lo que esta disperso, curar
lo que esta herido. Las consecuencias
del pecado sobre el trabajo humano,
de hecho, no se limitan a la fatiga y al
sudor (cfr. Gn 3,17-19); el pecado
también puede deformar el sentido
del trabajo, transformandolo en
instrumento de egoismo y de orgullo,
de explotacion y de violencia. No
obstante, como el trabajo ha sido
asumido y redimido por Jesucristo,
podemos también hablar aqui, como
canta la Iglesia en el Pregon pascual,
de una felix culpa: la capacidad de
participar en la obra de la salvacion
confiere al trabajo humano una
dignidad y un valor aun mayores.

La constitucion Gaudium et spes del
Concilio Vaticano II comenta con
realismo que la actividad humana,
constantemente amenazada por el



orgullo y el amor propio
desordenado, necesita ser purificada
y sanada por la cruz y la
resurreccion de Jesucristo (cfr. n. 37).
Inmediatamente después, el
documento dedica un extenso y
profundo desarrollo a mostrar como
la actividad humana se eleva y
perfecciona en el misterio pascual. A
partir del ejemplo de la vida de Jesus,
comprendemos que la caridad, que
conduce a los seres humanos hacia la
santidad, es también la ley
fundamental de la transformacion
del mundo (cfr. n. 38). El trabajo
redimido, en cuanto trabajo en
Cristo, informado por el servicio y la
caridad, se hace entonces capaz de
renovar el mundo para llevarlo a
Dios purificado y sanado. El Concilio,
ademas, subraya el valor de las cosas
pequeiias hechas por amor: la ley del
amor, que construye la fraternidad y
transforma los ambientes, las
relaciones y el trabajo, «no hay que
buscarla unicamente en los



acontecimientos importantes, sino,
ante todo, en la vida
ordinaria» (Ibid.).

La predicacion de san Josemaria
sobre el trabajo, comenzada ya antes
del Concilio, se sitia en esta misma
perspectiva. Es la caridad de
Jesucristo y la gracia de su misterio
pascual lo que otorga al trabajo un
valor salvifico, convirtiéndolo en
obra de Dios. Es el amor el que salva,
el que da grandeza a lo que parece
pequenio:

«[El trabajo humano] por humilde e
insignificante que parezca la tarea,
contribuye a ordenar cristianamente
las realidades temporales -a
manifestar su dimension divina-y es
asumido e integrado en la obra
prodigiosa de la creacion y de la
redencion del mundo: se eleva asi el
trabajo al orden de la gracia, se
santifica, se convierte en obra de



Dios, operatio Dei, opus
Dei» (Conversaciones, n. 10).

En un texto publicado en Forja, el
fundador de la Obra calificaba el
trabajo como actividad redimiday
redentora:

«Las tareas profesionales —también el
trabajo del hogar es una profesion de
primer orden- son testimonio de la
dignidad de la criatura humana;
ocasion de desarrollo de la propia
personalidad; vinculo de unién con
los demas; fuente de recursos; medio
de contribuir a la mejora de la
sociedad, en la que vivimos, y de
fomentar el progreso de la
humanidad entera... -Para un
cristiano, estas perspectivas se
alargan y se amplian aun mas,
porque el trabajo —asumido por
Cristo como realidad redimida y
redentora- se convierte en medio y
en camino de santidad, en concreta



tarea santificable y
santificadora» (Forja, n. 702).

Una obra divina

Cuando hablaba de la mision del
Opus Dei y de lo que la vocacion a
ese camino eclesial comportaba, san
Josemaria presentaba el trabajo
humano como una obra divina: una
actividad que no se limita solo al
plano de la naturaleza, sino que
implica también el de la gracia. La
vocacion al Opus Dei, por tanto, es
una llamada a divinizar las
actividades terrenas, a abrir los
caminos divinos de la tierra, a
transformar en oro, como el rey
Midas, 1o que parece de un material
menos noble o precioso (cfr. Amigos
de Dios, n. 308). Pero es evidente que
no es el hombre quien diviniza lo
humano: Dios mismo, por su gracia,
hace redentora nuestra accion. De
ahi la necesidad de trabajar en Cristo,
como hijos de Dios, participando en



la mision del Verbo encarnado en la
historia. Asi se dirigia san Josemaria
a sus hijos e hijas espirituales:

«Al trabajar no hacéis una tarea
meramente humana porque el
espiritu del Opus Dei es que la
convirtdis en obra divina. Con la
gracia de Dios, dais a vuestro trabajo
profesional en medio del mundo su
sentido mas hondo y mas pleno, al
orientarlo hacia la salvacion de las
almas, al ponerlo en relacion con la
mision redentora de Cristo» (Cartal4,
n. 20).

Una parte importante de la luz
fundacional que san Josemaria
recibio -y que transmitio a quienes le
siguieron- fue la conviccion de que
un gran numero de hombres y
mujeres estan llamados, en virtud de
su Bautismo, a santificarse sin
abandonar los lugares ni los
contextos habituales de su vida. Su
mision consiste en elevar las



actividades ordinarias al orden de la
gracia:

«No nos ha creado el Sefior para
construir aqui una Ciudad definitiva
(Cfr. Hb 13,14), porque “este mundo
es el camino para el otro, que es
morada sin pesar” (Jorge Manrique,
Coplas, V). Sin embargo, los hijos de
Dios no debemos desentendernos de
las actividades terrenas, en las que
nos coloca Dios para santificarlas,
para impregnarlas de nuestra fe
bendita, la unica que trae verdadera
paz, alegria auténtica a las almas y a
los distintos ambientes. Esta ha sido
mi predicacion constante desde 1928:
urge cristianizar la sociedad; llevar a
todos los estratos de esta humanidad
nuestra el sentido sobrenatural, de
modo que unos y otros nos
empefiemos en elevar al orden de la
gracia el quehacer diario, la
profesion u oficio. De esta forma,
todas las ocupaciones humanas se
iluminan con una esperanza nueva,



que trasciende el tiempo y la
caducidad de lo mundano» (Amigos
de Dios, n. 210)

Reconciliar el mundo con
Dios

Segun se deduce de los escritos del
fundador del Opus Dei, el trabajo y
las actividades seculares de los
cristianos son medios por los que se
extiende la redencion a todo el
mundo. A través de ellos, la gracia
alcanza los pliegues mas escondidos
de las actividades humanas, incluso
en aquellas realidades que a menudo
tendemos a considerar como
meramente profanas:

«Cristianizar desde dentro el mundo
entero, mostrando que Jesucristo ha
redimido a toda la humanidad: esa es
la misién del

cristiano» (Conversaciones, n. 112)



«Cristo ha subido a los cielos, pero ha
transmitido a todo lo humano
honesto la posibilidad concreta de
ser redimido» (Es Cristo que pasa, n.
120)

«El cristiano vive en el mundo con
pleno derecho, por ser hombre. Si
acepta que en su corazon habite
Cristo, que reine Cristo, en todo su
quehacer humano se encontrara —
bien fuerte- la eficacia salvadora del
Sefior. No importa que esa ocupacion
sea, como suele decirse, alta o baja;
porque una cumbre humana puede
ser a los ojos de Dios, una bajeza; y 1o
que llamamos bajo o modesto puede
ser una cima cristiana, de santidad y
de servicio» (Es Cristo que pasa, n.
183)

Afirmar que el trabajo participa en la
obra de la redencion equivale a decir
que los hombres y mujeres que
trabajan cooperan, en Cristo, a la
salvacion del mundo. Mediante el



trabajo bien hecho, realizado con
espiritu de servicio y por amor al
projimo, todo bautizado contribuye a
curar las heridas del pecado, a hacer
mas humana la sociedad y a devolver
a la creacion su belleza original. Esta
idea aparece reiteradamente en los
escritos de san Josemaria, donde los
verbos “reconciliar” y “reordenar” se
emplean con frecuencia como
sinonimos del verbo “redimir”, a
menudo en el contexto de la
instauracion del Reino de Cristo:

«El Sefior nos llama para que nos
acerquemos a €l deseando ser como
él: sed imitadores de Dios, como hijos
suyos muy queridos (cfr. Ef 5,1),
colaborando humildemente, pero
fervorosamente, en el divino
propdasito de unir lo que esta roto, de
salvar lo que esta perdido, de
ordenar lo que ha desordenado el
hombre pecador, de llevar a su fin lo
que se descamina, de restablecer la



divina concordia de todo lo
creado» (Es Cristo que pasa, n. 65).

«Cristo, Senor Nuestro, fue
crucificado y, desde la altura de la
Cruz, redimio al mundo,
restableciendo la paz entre Dios y los
hombres. Jesucristo recuerda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12,32), si vosotros me colocais en la
cumbre de todas las actividades de la
tierra, cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en lo
que parece grande y en lo que parece
pequeiio, omnia traham ad meipsum,
todo lo atraré hacia mi. {Mi reino
entre vosotros sera una

realidad!» (Es Cristo que pasa, n.
183).

Las ensefianzas del fundador del
Opus Dei sobre el valor redentor del
trabajo se insertan con naturalidad
en dos grandes perspectivas
teoldgicas que el Magisterio de la



Iglesia y la liturgia han recogido y
explicitado: que el pueblo cristiano,
en virtud del Bautismo, es un pueblo
sacerdotal; y que el trabajo humano
posee una dimension eucaristica.

Trabajar con alma sacerdotal

La participacion de los fieles
cristianos en la obra de la redencion
se realiza a través del sacerdocio
comun, que todos reciben con el
Bautismo. En el Nuevo Testamento,
san Pedro y san Pablo hablan de un
culto espiritual que los creyentes
rinden a Dios con su vida entera (cfr.
1Pe 2,5; Rm 12,1). En el segundo
capitulo de Lumen gentium, los
padres conciliares optaron por
hablar del pueblo de Dios como un
pueblo sacerdotal, actualizando asi la
doctrina del sacerdocio comun de los
fieles: «Los bautizados, en efecto, son
consagrados por la regeneracion y la
uncion del Espiritu Santo como casa
espiritual y sacerdocio santo, para



que, por medio de toda obra del
hombre cristiano, ofrezcan
sacrificios espirituales y anuncien el
poder de Aquel que los llamo de las
tinieblas a su admirable luz» (Lumen
gentium, n. 2).

En la consagracion de un altar en
1975, san Josemaria afirmo que el
propio cuerpo de los cristianos y las
actividades que todos ellos realizan
se convierten en un altar:

«Siempre que consagro un altar
procuro sacar consecuencias
personales: Mirad lo que se ha hecho
con un altar para consagrarlo a Dios.
Primero, ungirlo. A vosotros y a mi
nos han ungido, cuando nos hicieron
cristianos: en el pecho, en la espalda,
con el 6leo santo. Nos han ungido
también el dia que nos confirmaron.
A los sacerdotes nos ungieron las
manos. Y yo espero, con la gracia del
Sefior, que nos ungiran el dia de la
Extremauncion, que no nos da miedo



iQué alegria sentirse ungido desde el
dia que nace uno hasta que muere!
Sentirse altar de Dios, cosa de Dios,
lugar donde Dios hace su sacrificio,
el sacrificio eterno segun el orden de
Melquisedec» (AGP, P01 1975, p. 824
cit. en A. Vazquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, vol. 111, Rialp,
Madrid 2003, p. 762).

Para el fundador, la santificacion del
trabajo y el sacerdocio comun de los
fieles eran dos dimensiones
inseparables de una misma realidad.
Con frecuencia, san Josemaria
exhortaba a vivir con alma
sacerdotal, expresion que solia
vincular con la necesidad de actuar
con mentalidad laical. De este modo,
subrayaba que el ejercicio del
sacerdocio comun no se limitaba a
una serie de practicas religiosas, sino
que se realizaba especialmente a
través del compromiso en las
actividades temporales, propias de
los fieles laicos por su vocacion



secular (cfr. Carta 25, n. 3; Carta 10,
n. 1; cfr. también Forja, n. 369,
Conversaciones, n. 117).

Los cristianos manifiestan su alma
sacerdotal no solo a través de la
oracion, las practicas espirituales o
las obras apostdlicas, ni inicamente
al ofrecer con paciencia las
dificultades cotidianas. Para san
Josemaria, los &mbitos privilegiados
para el ejercicio del sacerdocio
comun son el trabajo y las
ocupaciones ordinarias, aquellas que
llenan la jornada de quienes viven en
medio del mundo. Ensefiaba que la
mesa de trabajo es como un altar, y
afladia que también el lecho
conyugal de los esposos lo es,
subrayando asi que el trabajo al que
se referia incluia, en sentido amplio,
toda la existencia ordinaria y los
deberes del propio estado. Para
cualquier cristiano, afirmaba,
trabajar tiene analogias con celebrar



la santa Misa: una Misa que dura
todo el dia.

«Servirle no solo en el altar, sino en
el mundo entero, que es altar para
nosotros. Todas las obras de los
hombres se hacen como en un altar,
y cada uno de vosotros, en esa union
de almas contemplativas que es
vuestra jornada, dice de algun modo
su misa que dura veinticuatro horas,
en espera de la misa siguiente, que
durara otras veinticuatro horas, y asi
hasta el fin de nuestra

vida» (Apuntes tomados de una
meditacion, 19-111-1968. Citado en J.
Echevarria, Vivir la Santa Misa, Rialp,
Madrid 2010, p. 17).

Todas las actividades terrenas en las
que los fieles ejercitan las virtudes
cristianas —el cuidado de la familia, el
testimonio en la vida social, el
descanso y el ocio vividos con
sentido cristiano- confluyen, en
efecto, en esa misade la que hablaba



san Josemaria. Sin embargo, el
ejercicio del trabajo, ya sea
intelectual o manual, parece ocupar
un lugar privilegiado. En una
reunion familiar en Ameérica Latina,
comentaba que un cirujano, al
ponerse la bata antes de entrar al
quiréfano, puede contemplar ese
gesto como si se revistiera de los
ornamentos, del mismo modo que el
sacerdote se prepara para celebrar la
Eucaristia. Del mismo modo, un
pequeiio crucifijo en la mesa de
estudio, junto a los libros, puede
recordar que una hora de estudio,
para un apostol moderno, es una
hora de oracion. El esfuerzo y el
compromiso intelectual, cuando se
orientan al servicio de los demas y al
bien comun, se convierten asi en una
ofrenda agradable a Dios (cfr.
Camino, nn. 277, 302, 335).



La dimension eucaristica del
trabajo

En la predicacion de san Josemaria
sobre la santificacion de las
actividades terrenas, la exhortacion a
trabajar con alma sacerdotal enlaza
con la perspectiva teoldgica que
reconoce al trabajo su profunda
dimension eucaristica. La tradicion
cristiana de todos los tiempos
expresa implicitamente esta
perspectiva cuando habla de la
ofrenda del trabajo, una costumbre
muy arraigada en la vida de muchos
cristianos. El trabajo, en este sentido,
es un sacrificio que se ofrece a Dios.
Pero, ;en qué consiste exactamente
esta ofrenda? ¢Se trata unicamente
de elevar a Dios el esfuerzo y
sacrificio que conlleva el trabajo,
como si fuera una forma de oracion?

En realidad, la dimension eucaristica
del trabajo va mas alla de las
circunstancias externas —como las



dificultades- o de los sentimientos
interiores —como el sacrificio o el
esfuerzo-. El trabajo es ofrenda
eucaristica porque transforma la
materia del mundo y la consagra a
Dios. De modo analogo a como en la
santa Misa el pan y el vino son
transformados en el cuerpo y la
sangre de Cristo, el trabajo cristiano
también realiza una transformacion:
la del mundo, al hacerlo mas
conforme con los designios de Dios.
Trabajar cristianamente es dar a las
actividades humanas una nueva
forma, la forma de la caridad de
Cristo. A través del trabajo, el
cristiano puede transformary, por
tanto, consagrar lo que pasa por sus
manos (cfr. Lumen gentium, n. 34).
Asi, quien trabaja puede llevar
verdad donde hay mentira, confianza
donde hay desconfianza, amor donde
hay enemistad, bienes donde hay
pobreza, unidad donde hay division,
y sanacion donde hay enfermedad,
tanto fisica como espiritual.



La dimension eucaristica del trabajo
se manifiesta de manera
especialmente clara en la liturgia de
la santa Misa, que la Iglesia celebra
siguiendo fielmente las palabrasy
gestos de Jesus. A diferencia de lo
que ocurria en la antigua alianza, en
cuyo altar se ofrecian frutos tomados
directamente de la tierra o animales
del rebano, en el altar cristiano se
presentan el pan y el vino. Estos no
son productos que la naturaleza
brinda ya acabados, sino que
requieren la intervencion del trabajo
humano para ser elaborados. Asi lo
expresa el rito del ofertorio en las
oraciones del misal reformado tras el
Concilio Vaticano II, al describir el
pan y el vino como «fruto de la tierra
y del trabajo del hombre» y «fruto de
la vid y del trabajo del hombre».

De forma asombrosa, el trabajo
humano se ve asi integrado en el acto
supremo de la redencion —el
sacrificio del Calvario- que se hace



presente de manera incruenta en
cada celebracion eucaristica. El
trabajo de un médico y de una
maestra, de un informatico y de una
enfermera, el de un obrero y de una
actriz de teatro, el trabajo de un
artista y de un ingeniero, de un
cocinero y de una empresaria, de un
abogado o de un politico, el cuidado
que un padre y una madre de familia
ponen en la formacion de sus hijos,
asi como el resto de los innumerables
trabajos, humildes o destacados, que
conforman la inmensa variedad de
las actividades humanas honestas,
todos tienen cabida en ese altar.
Todos pueden ser ofrecidos junto con
el trabajo que permitid elaborar el
pan y el vino, participando asi en el
misterio redentor de Cristo. Como
recordaba san Josemaria: «Cualquier
trabajo, aun el mas escondido, aun el
mas insignificante, ofrecido al Sefior,
illeva la fuerza de la vida de

Dios!» (Forja, n. 49).



Hay un momento especialmente
significativo en la vida del fundador
del Opus Dei en el que su ensefianza
sobre la dimension eucaristica del
trabajo se plasmo en una imagen
elocuente. Nos referimos a la
celebracion de la santa Misa en el
campus de la Universidad de
Navarra, en Pamplona, el 8 de
octubre de 1967:

«Reflexionad por un momento en el
marco de nuestra Eucaristia, de
nuestra Accion de Gracias: nos
encontramos en un templo singular;
podria decirse que la nave es el
campus universitario; el retablo, la
Biblioteca de la Universidad; alla, la
maquinaria que levanta nuevos
edificios; y arriba, el cielo de
Navarra... (No os confirma esta
enumeracion, de una forma plastica
e inolvidable, que es la vida
ordinaria el verdadero lugar de
nuestra existencia cristiana? Hijos
mios, alli donde estan vuestros



hermanos los hombres, alli donde
estan vuestras aspiraciones, vuestro
trabajo, vuestros amores, alli estd el
sitio de vuestro encuentro cotidiano
con Cristo. Es, en medio de las cosas
mas materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los

hombres» (Conversaciones, n. 113)

Tras esta explicacion teoldgica sobre
la participacion del trabajo humano
en la obra de la creacion y de la
redencion, en los articulos siguientes
retomaremos y comentaremos otras
ensefianzas de san Josemaria.
Veremos como el trabajo humano, las
actividades ordinarias y la vocacion
al Opus Dei se iluminan
mutuamente, delineando un modo
especifico de participar en la mision
del Verbo Encarnado: como hijos en
el Hijo.




Esta serie esta coordinada por el prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Cuenta con
otros colaboradores, algunos de los
cuales son profesores y profesoras de
la Pontificia Universidad de la Santa
Cruz (Roma).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/camino-al-
centenario-5-trabajo-entre-creacion-y-
redencion/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/es-hn/article/camino-al-centenario-5-trabajo-entre-creacion-y-redencion/
https://opusdei.org/es-hn/article/camino-al-centenario-5-trabajo-entre-creacion-y-redencion/
https://opusdei.org/es-hn/article/camino-al-centenario-5-trabajo-entre-creacion-y-redencion/
https://opusdei.org/es-hn/article/camino-al-centenario-5-trabajo-entre-creacion-y-redencion/

	Camino al Centenario (5): El trabajo, entre creación y redención
	Actividad redimida y redentora
	Una obra divina
	Reconciliar el mundo con Dios
	Trabajar con alma sacerdotal
	La dimensión eucarística del trabajo


