
opusdei.org

“Apoyado en la
gracia, ¡tú puedes!”

El trabajo ordinario y la
Eucaristía centran la homilía
del Prelado del Opus Dei en la
Universidad de Navarra, eco de
la que en 1967 pronunció San
Josemaría.

30/10/2010

Estamos asistiendo, en el Campus de
la Universidad de Navarra y en
circunstancias semejantes a las de
hace 50 años, al acontecimiento
supremo de la Historia de la
humanidad: el Sacrificio de Cristo,



que se hace presente de modo
sacramental en la Eucaristía: lo
ofrecemos a la Trinidad Santísima,
en acción de gracias, con ocasión del
quincuagésimo aniversario de la
constitución de la Asociación de
Amigos y de la creación del Estudio
General de Navarra en Universidad.
Pasmémonos ante este Santísimo
Misterio de la Misa, por el que el
Señor ha querido acercarse del modo
más íntimo a nosotros, ofreciéndonos
la posibilidad de participar en su
misma Vida, con vistas a gozar de la
plenitud de esa intimidad, ya para
siempre, cuando acudamos a su
encuentro definitivo.

El marco externo de esta celebración
es el mismo en el que San Josemaría,
Fundador del Opus Dei y primer
Gran Canciller de esta Universidad,
celebró la Santa Eucaristía, en 1967.
No me detendré en los detalles
externos de entonces, que –
comentados en aquella homilía-

https://www.unav.es/servicio/opusdei/1967-2
https://www.unav.es/servicio/opusdei/1967-2
https://www.unav.es/servicio/opusdei/1967-2
https://www.unav.es/servicio/opusdei/1967-2


tanto ayudaron a los que nos
encontrábamos presentes, pero sí me
serviré del texto que, de pie junto al
altar, pronunció este santo sacerdote.

El eco de sus palabras sigue
resonando en muchísimas almas:
han servido y sirven para que
innumerables cristianos se hayan
tomado más en serio su respuesta al
Amor de la Trinidad, conscientes de
que nuestra existencia ha de girar, en
unidad de vida, alrededor del
Sacrificio de Jesucristo, en el que el
Amor infinito de Dios se derrama
sobre la humanidad.

San Josemaría nos hizo considerar
nuevamente –pues su predicación
empezó en 1928- que la vida
cristiana, la de cada jornada, tiene
que desarrollarse, en las
circunstancias más diversas, con
referencia a la Eucaristía. Nos
mostró que, si queremos –porque la
gracia de Dios nunca nos falta-, el



misterio eucarístico informa y
alienta el verdadero curso de nuestro
caminar cotidiano.

Precisó entonces, con agradecimiento
y convicción, que «el sacrificio
sacramental del Cuerpo y de la
Sangre del Señor (...) anuda en sí
todos los Misterios del
Cristianismo»(1). Es decir, nos
remachaba que no sólo se dirigen a
nosotros esos dones, sino que
entramos de lleno en los misterios de
Dios, para engrandecer toda nuestra
vida, con un encuentro en el que la
plenitud de Dios se nos entrega, tanto
en lo extraordinario como en lo
corriente, en el mismo desenvolverse
de la vida ordinaria.

Llenémonos de gozo y de sentido de
responsabilidad, porque es muy
cierto que Deus nobiscum, Dios está
con cada uno de nosotros; y que es 
Deus ad salvandum, un Dios para
salvarnos. En cuanto acaece,



podemos descubrir la riqueza del
Amor del Señor por sus criaturas.
Por eso, San Josemaría nos insistió en
que la posibilidad de elevar al orden
sobrenatural hasta lo más material,
nos queda patente porque Dios ha
querido utilizar el pan y el vino,
fruto de la tierra y de la mano del
hombre, para que se transformen en
el Cuerpo y la Sangre del mismo
Jesucristo, perfecto Dios y perfecto
Hombre, pues ha tomado nuestra
naturaleza, con todas sus
características, excepto el pecado,
para llevar a cabo nuestra salvación.

El primer Gran Canciller de la
Universidad nos animó –lo hace
ahora desde el Cielo- a que, como
consecuencia de una profunda vida
eucarística, esencialmente
eucarística, y conociendo que el
mismo Dios hecho hombre ha
decidido recorrer nuestros caminos,
sepamos descubrir el quid divinum
que se encierra en todas las



circunstancias y ocupaciones, hasta
las que parecen más materiales.
Seremos más plenamente hombres,
más plenamente mujeres en la
medida que queramos y permitamos
que el Cuerpo y la Sangre de Cristo
nos alimenten y nos embriaguen de
modo que la nuestra sea una
continuación de su Vida: ¡podemos
conseguirlo siempre, si le miramos
más, si le tratamos más, si le amamos
más!

Tengamos muy presente que, como
nos invitó San Josemaría, hemos de
atenernos «sobriamente, a la
realidad más material e inmediata
que es donde está el Señor»(2), es
decir, a nuestro vivir diario. Este
santo sacerdote que, a lo largo de su
caminar terreno, no cesó de querer
ver con los ojos de Cristo, Domine, ut
videam; y de actuar en Cristo y por
Cristo, Domine, ut sit; nos exhorta a
dar trascendencia divina a nuestra
jornada cotidiana. Y, precisamente



por esto, no se cansó de aconsejar y
repetir que quienes nos sabemos
hijos de Dios, hemos de “hacer del
día una Misa”, ya que este gran
Misterio, el mismo Santo Sacrificio
del Calvario, ha atado
definitivamente el Cielo y la tierra.
Sí, queridos hermanos y hermanas,
cuando miramos con Cristo, cuando
actuamos en Cristo y por Cristo,
cuando vivimos la Misa nos
ofrecemos con Él a Dios Padre, por el
Espíritu Santo «uniéndonos a sus
intenciones, en nombre también
de todas las criaturas»(3).

Remueve hondamente la certeza de
que, a pesar de nuestra pequeñez, de
la propia debilidad personal, nuestra
existencia adquiere una gran
dimensión, si la gastamos con
Jesucristo. Dios, mediante la
Eucaristía, nos hace Iglesia, Cuerpo
del mismo Señor, y nos coloca en su
barca para que naveguemos
coherentemente por todas las aguas



de la sociedad, anunciando que Dios
llama a todos a la santidad. El
caminar de cada uno en este mundo
nuestro –que Dios ama
apasionadamente, hasta entregarnos
a su Hijo- está enlazado con la
Eucaristía, ya que la fuerza que
dimana del Cuerpo y de la Sangre de
Jesús nos capacita para hacer divinos
todos los caminos de la tierra, dando
realidad a aquellas palabras de San
Josemaría: «Cuando un cristiano
desempeña con amor lo más
intrascendente de las acciones
diarias, aquello rebosa de
trascendencia de Dios»4. Si nos
decidimos a emprender esta senda, a
veces estrecha y dura, sabremos
acoger con alegría –quizá
sorbiéndonos las lágrimas el peso del
dolor, cuando lleguen la enfermedad,
las secuelas de la pobreza, de la
incomprensión, hasta de los buenos,
porque descubriremos, no un
determinismo despiadado, sino la
mano amorosa de nuestro Padre del



Cielo, que nos bendice con la
exigencia amable de la Cruz.

La eficacia infinita de la Santa Cruz
nos viene comunicada por el Señor,
de modo especial en el Sacramento
de la Eucaristía, «la acción más
sagrada y trascendente que los
hombres, por la gracia de Dios,
podemos realizar en esta vida»(5). La
santificación de cada momento –
respuesta a la confianza de Dios, que
nos entrega cinco, dos talentos es
siempre servicio al Reino de Cristo
del que la Iglesia –gobernada por el
Papa y los Obispos en comunión con
él- es «germen y principio»(6), y de la
que nosotros somos parte. Por eso,
este sacerdote, siervo bueno y fiel,
nos repitió con gran constancia y
fortaleza: todos, cada una, cada uno,
somos –es- Iglesia y tenemos que
hacer la Iglesia, descubriendo que el
trabajo, la vida en familia, el reposo,
todo es “medio y ocasión de
nuestro encuentro con Cristo”(7).



En esta pelea santa de secundar el
querer de Dios, ya desde que era
muy joven, San Josemaría fomentó
en su alma –y lo aconsejaba a los
demás- el recurso al Paráclito, que
guarda una estrecha relación con la
Cruz y, por tanto, con la Eucaristía.
Lo expresaba con palabras sencillas
y profundas, al considerar que «el
Espíritu Santo es fruto de la
Cruz»(8) y que, después de la
recepción de la Sagrada Comunión, 
“cuando desaparecen las especies,
queda el Espíritu Santo”. Esta
presencia íntima de Dios en nosotros
nos ha de impulsar a tomarnos más
en serio la santificación de cada
jornada.

Es verdad: la tarea es ardua, exige
esfuerzo constante. Pero os repetiré a
cada uno con San Josemaría:
apoyado en la gracia, ¡tú puedes! Así
nos exhortaba, porque siempre
palpitó en su corazón una realidad
maravillosa: cada hombre ha sido



creado a imagen y semejanza de
Dios, y llamado a participar de la
intimidad divina como hijo de Dios
Padre, en Cristo, por el Espíritu
Santo. Al disponerlo así, nos confía el
encargo de colaborar con Él en la
salvación de este mundo. También
llegaba a esta conclusión al ser
consciente –en su profunda
humildad- de que tenía que hacer el
Opus Dei, cuando no contaba con
ningún medio humano, sólo con su
juventud y, sobre todo, con la gracia
de Dios. Desde esta perspectiva, bien
convencido de su poquedad, no
cesaba de repetirnos que todos
podemos ser capaces de regenerar el
mundo, de convertir la tierra, la
humanidad, si cumplimos a fondo
nuestro deber.

Me da alegría aludir a otra
afirmación de San Josemaría, que
predicó repetidamente, con valentía
y claridad, para que nadie se sienta
excluido de este deber. Aseguró sin



temor a equivocarse, rompiendo
esquemas de los tiempos en los que
comenzó la Obra, que el matrimonio
es camino vocacional. Y en la homilía
que hoy recordamos insistió: «El
amor que conduce al matrimonio y
a la familia, puede ser un camino
divino, vocacional, maravilloso,
cauce para una completa
dedicación a Nuestro Dios»(9). Y
salta a la vista –como puntualizó en
otra ocasión- que, para santificar el
camino matrimonial, no es suficiente
el amor humano; se precisan las
virtudes teologales.

Al dirigirme ahora expresamente a
los Amigos de la Universidad de
Navarra, recojo otras palabras de ese
encuentro en este Campus, que
conmemoramos: «Sois parte de un
pueblo que sabe que está
comprometido en el progreso de la
sociedad, a la que pertenece.
Vuestro aliento cordial, vuestra
oración, vuestro sacrificio y



vuestras aportaciones no
discurren por los cauces de un
confesionalismo católico: al
prestar vuestra cooperación sois
claro testimonio de una recta
conciencia ciudadana, preocupada
del bien común temporal;
atestiguáis que una Universidad
puede nacer de las energías del
pueblo, y ser sostenida por el
pueblo»(10).

Os agradezco de todo corazón
vuestra ayuda a la Universidad de
Navarra, y bendigo vuestros
esfuerzos para que sean más eficaces
cada día. Os recuerdo, a la vez, que
vuestras actividades, en cada
jornada, han de perseguir muy
especialmente la santidad, también
la de las personas con que os
relacionáis. Para revelaros la
grandeza de vuestra tarea, y
confirmaros en la importancia de
vuestro cometido, mencionaré unas
palabras que escuché



frecuentemente de los labios de San
Josemaría desde que le conocí en
1948, y que también pronunció aquí: 
«La vocación cristiana consiste en
hacer endecasílabos de la prosa
ordinaria. En la línea del
horizonte, hijos míos, parecen
unirse el cielo y la tierra. Pero no,
donde de verdad se juntan es en
vuestros corazones cuando vivís
santamente la vida ordinaria»(11)

Por eso, un cristiano, un hombre de
Cristo, un hombre de Eucaristía, no
se conforma con trabajar bien, con
rectitud: también se comportan así
millones de personas que no tratan o
no conocen a Dios. La vida
profesional y familiar de las mujeres
y de los varones que se saben
injertados en Cristo por el Bautismo,
y que se alimentan de la Eucaristía,
buscan convertir su ocupación en
instrumento de santificación, de
amor y de servicio al Cielo y a la
tierra. Nos lo subraya la oración



colecta, dirigida a Dios Padre, que
hemos rezado, acudiendo a la
intercesión y al ejemplo de San
Josemaría: “Que en el ejercicio del
trabajo ordinario nos
configuremos a tu Hijo Jesucristo y
sirvamos con amor ardiente a la
obra de la Redención”.

Poco después, en la lectura del
Evangelio, hemos escuchado el relato
de la primera pesca milagrosa. Una
escena repetidamente meditada por
el Fundador del Opus Dei. Descubría
ahí cómo desea el Maestro contar
con los hombres de todos los tiempos
que ansían seguirle.

Se detiene San Lucas, como hemos
escuchado, en un detalle
aparentemente marginal. Los
pescadores, luego discípulos, están
lavando y remendando las redes, tras
una noche de pesca en vacío. Redes
que simbolizan el trabajo
profesional, familiar, con el que se



sirve y se construye la sociedad.
Pero, obedeciendo a Cristo con
lealtad, escuchándole en el
desempeño de las diferentes labores,
las redes se convierten en
instrumento para llevar las almas a
Dios, a los sacramentos.

Santifiquemos el trabajo, acabándolo
bien, sabiendo que, desde la vida
pública, desde la cátedra, desde el
quirófano, desde las labores
manuales, desde el hogar llegaremos
muy lejos, dando cumplimiento a la
indicación de Jesús: duc in altum!,
llevad hasta los confines de la tierra
la red de salvación. Como a los
primeros cristianos, no debe
frenarnos el ambiente, el
secularismo, el materialismo
práctico, aunque nos resulten
ámbitos enrarecidos, agresivos y
hasta hostiles. Llenos de optimismo,
ya que poseemos la Verdad de Cristo,
la única, meditemos la consideración
que nos ofrece San Josemaría: 



«Todos los mares de este mundo
son nuestros, y allí donde la pesca
es más difícil es también más
necesaria»(12).

Al encontrar a Cristo a lo largo de la
jornada, al tratarle en medio de los
afanes de nuestros hermanos los
hombres, ejercitémonos en la fe. Fe
en el amor de Dios por nosotros; fe
en su Providencia; fe en la fuerza de
su mensaje; fe en que nos ha
prometido que permanecerá con
nosotros hasta el final de los tiempos;
fe «finalmente –como apostillaba el
primer Gran Canciller de esta
Universidad- para demostrar al
mundo que todo esto no son
ceremonias ni palabras, sino una
realidad divina, al presentar a los
hombres el testimonio de una vida
ordinaria santificada»(13).

Antes de concluir, quiero agradecer
de todo corazón la presencia de todas
las Excelentísimas e Ilustrísimas



autoridades. Mi gratitud va también
al queridísimo pueblo navarro y a
sus dignos representantes,
consciente del apoyo material y
moral ofrecido a la Universidad
desde la misma constitución del
Estudio General, en 1952, elevado
por la Santa Sede a rango de
Universidad, hace 50 años. Pienso
igualmente que esta noble región,
tan rica en historia y en tradiciones
de servicio a la Iglesia y a la sociedad
civil, reconoce con gratitud cuanto
esta Universidad ha hecho y hace por
Navarra, como dejó patente la
Comunidad Foral al conceder su
Medalla de Oro a la Universidad,
años atrás. Gracias a la formación
que esta Alma Mater ofrece a
estudiantes de muchos países, y a su
reconocido prestigio internacional en
campos tan importantes como la
Medicina, las Letras, el Derecho, las
Ciencias empresariales o la
Ingeniería industrial y las Facultades
eclesiásticas, por citar sólo algunas



de sus áreas, el nombre de Navarra
es cada vez más conocido y
apreciado en España y fuera de sus
fronteras, en naciones de los cinco
continentes.

Siento el grato deber de agradecer,
por justicia y afecto sincero, el apoyo
que, desde el primer momento,
demostró la Conferencia Episcopal
española a esta Universidad; mi
reconocimiento más hondo se dirige
también al Excelentísimo Arzobispo
de Pamplona, don Francisco Pérez
González, y a sus inmediatos
predecesores, con un entrañable
recuerdo a don Enrique Delgado y
Gómez.

Al recordar también el amor con que
San Josemaría mandó esculpir la
imagen de nuestra Señora del Amor
Hermoso, para regalarla a esta
Universidad de Navarra, después de
haber sido bendecida por el Siervo
de Dios, Su Santidad el Papa Pablo VI,



quiero dejar en las manos de la
Madre de Jesucristo y Madre nuestra,
vuestros trabajos, vuestras
intenciones, vuestras alegrías y
vuestras penas. Desde que pasó este
propósito de preparar la estatua por
la mente de nuestro primer Gran
Canciller, no cesó de comentar que
abrigaba el deseo de que,
custodiados por las manos de Santa
María, que habían cuidado del
mismo Dios hecho Hombre, nacieran
y se robustecieran los amores nobles
de quienes trabajan y estudian en
esta Universidad, y de los habitantes
de toda la Comunidad Foral: que Ella,
Santa María, fomente en nosotros un
amor hermoso, es decir, una
conducta limpia, generosa, recta, que
nos capacite para amar a la Trinidad
Santísima, y para amar y servir a
todas las personas, en el matrimonio
o en el celibato apostólico, según el
camino concreto con el que Dios nos
ha bendecido a cada uno. Así sea.



-------------------------------------------------

1. San Josemaría, Homilía “Amar al
mundo apasionadamente”, homilía
pronunciada el 8-X-1967, texto en 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, Rialp, 1968, n. 113. Citado: 
Conversaciones.

2. San Josemaría, Conversaciones, n.
116.

3. Fórmula de la consagración al
Amor Misericordioso.

4. San Josemaría, Conversaciones, n.
116.

5. San Josemaría, Conversaciones, n.
113.

6. Concilio Vaticano II. Const. dogm.
Lumen gentium, n. 5.

7. Cfr. San Josemaría, 
Conversaciones, n. 114.

8. San Josemaría, Forja, n. 759.



9. San Josemaría, Conversaciones, n.
121.

10. San Josemaría, Conversaciones, n.
120.

11. San Josemaría, Conversaciones, n.
116.

12. San Josemaría, Forja, n. 979.

13. San Josemaría, Conversaciones, n.
123.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/apoyado-en-la-
gracia-tu-puedes/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/apoyado-en-la-gracia-tu-puedes/
https://opusdei.org/es-hn/article/apoyado-en-la-gracia-tu-puedes/
https://opusdei.org/es-hn/article/apoyado-en-la-gracia-tu-puedes/

	“Apoyado en la gracia, ¡tú puedes!”

