
opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (X): ¡Somos
apóstoles!

Para un cristiano el apostolado
no es simplemente un encargo
que supone ciertas horas; ni
siquiera un trabajo importante:
es una necesidad que brota de
un corazón que se ha hecho «un
solo cuerpo y un solo espíritu»
con el Señor.

11/06/2019



Escucha el artículo Algo grande y
que sea amor (X): ¡Somos
apóstoles!

Descarga el libro electrónico: «Algo
grande y que sea amor»

Cafarnaúm es el lugar donde
comienza la aventura apostólica que
Jesús inauguró en el mundo.
Sabemos que al menos cuatro de los
doce Apóstoles eran pescadores en
esa ciudad. «Estaban junto a la barca
vieja y junto a las redes rotas,
remendándolas. El Señor les dijo que
le siguieran; y ellos, “statim” —
inmediatamente, “relictis omnibus”
—abandonando todas las cosas,
¡todo!, le siguieron...»[1].

Jesús llama a aquellos primeros con
unas palabras en las que delinea un
plan que cambiará para siempre el
curso de la historia: «Seguidme, y

https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/


haré que vengáis a ser pescadores de
hombres» (Mc 1,16-17). No les detalla
más. Seguirán siendo pescadores,
pero a partir de ahora pescarán otro
tipo de «peces». Conocerán otros
«mares», pero no han de perder lo
que han aprendido con su trabajo.
Vendrán días con viento favorable y
pesca abundante, pero habrá
también jornadas poco vistosas, sin
pesca alguna, o con una pesca tan
escasa que tendrán la sensación de
volver a la orilla con las manos
vacías. Pero lo decisivo no será el
volumen de la pesca, o lo que los
hombres juzguen como un éxito o
como un fracaso; lo que importa es lo
que van a ser. Desde el principio,
Jesús quiere que caigan en la cuenta
de su nueva identidad, porque no les
convoca solo para hacer algo —una
tarea bonita, algo extraordinario—
sino para ser alguien que cumple una
misión: ser «pescadores de
hombres».



«Todo lo hago por el
Evangelio»

Responder a la llamada de Dios
reconfigura nuestra identidad: «Es
una visión nueva de la vida», decía
san Josemaría. Saber que el mismo
Jesús nos invita a participar en su
misión enciende en cada uno el
deseo de «dedicar sus más nobles
energías a una actividad que, con la
práctica, llega a tomar cuerpo de
oficio». De ese modo, poco a poco, «la
vocación nos lleva —sin darnos
cuenta— a tomar una posición en la
vida, que mantendremos con ilusión
y alegría hasta en el trance de la
muerte. Es un fenómeno que
comunica al trabajo un sentido de
misión»[2]. Y esa tarea, que nos hace
felices, va modelando nuestro modo
de ser, de actuar, de ver el mundo.

Mons. Ocáriz lo ha recordado con
palabras expresivas: «no hacemos
apostolado, ¡somos apóstoles!»[3]. La



misión apostólica no ocupa un
tiempo o unos aspectos
determinados de nuestra vida
personal, sino que afecta a todo:
tiene un alcance de 360 grados. San
Josemaría lo recordaba desde el
inicio a las personas de la Obra: «No
olvidéis hijos míos, que no somos
almas que se unen a otras almas,
para hacer una cosa buena. Esto es
mucho... pero es poco. Somos
apóstoles que cumplimos un mandato
imperativo de Cristo»[4].

«¡Ay de mí si no evangelizara!»,
escribe san Pablo (cfr. 1 Co 9,16-23):
es algo que le sale de lo más hondo
del alma. Para él, ese impulso de
amor es una invitación y un deber:
«Si evangelizo, no es para mí motivo
de gloria, pues es un deber que me
incumbe». Por eso, la única
recompensa que busca consiste en
«predicar el Evangelio entregándolo
gratuitamente», porque se siente
«siervo de todos para ganar a



cuantos más pueda». A menudo abre
su corazón: él es el último entre los
apóstoles; indigno y sin méritos, pero
es apóstol. Por eso, no hay para él
circunstancia que no sea apostólica,
hasta poder afirmar: «todo lo hago
por el Evangelio». Esa es su carta de
presentación, y así quiere ser
considerado: «Pablo, siervo de
Jesucristo, apóstol por vocación,
designado para el Evangelio» (Rm
1,1).

De modo análogo, para un cristiano
el apostolado no es simplemente «un
encargo», o una actividad que
supone ciertas horas diarias; ni
siquiera «un trabajo importante»: es
una necesidad que brota de un
corazón que se ha hecho «un solo
cuerpo y un solo espíritu»[5] en Jesús,
con toda su Iglesia. Ser apóstol «no es
y no puede ser un título honorífico,
sino que empeña concretamente y
también dramáticamente toda la
existencia del sujeto interesado»[6].



Algunas veces necesitaremos que nos
alienten; otras buscaremos consejo
para acertar en nuestro esfuerzo por
evangelizar; pero, en todo caso,
sabemos que nuestra llamada es un
don de Dios, y por eso le pedimos que
el apostolado mane de nuestro
corazón como salta el agua de la
fuente (cfr. Jn 4,14).

Sal, luz y fermento del mundo

Para explicar a sus discípulos el
papel que iban a desarrollar en el
mundo, el Señor se servía a menudo
de parábolas. «Vosotros sois la sal de
la tierra… vosotros sois la luz del
mundo», les dice en una ocasión (cfr. 
Mt 5,13-14). Otra vez, les habla de la
levadura: de cómo siendo poca hace
fermentar toda la masa (cfr. Mt 5,33).
Porque así han de ser los apóstoles
de Jesús: sal que alegra, luz que
orienta, levadura que hace crecer la
masa. Y así es como vio san
Josemaría el apostolado de sus hijas



y de sus hijos: «Tienes la llamada de
Dios a un camino concreto: meterte
en todas las encrucijadas del mundo,
estando tú metido en Dios. Y ser
levadura, ser sal, ser luz del mundo.
Para iluminar, para dar sabor, para
fermentar, para acrecentar»[7].

Los fieles del Opus Dei, como tantos
otros cristianos corrientes,
desarrollan su apostolado en medio
del mundo, con naturalidad y
discreción. Aunque a veces eso se
haya prestado a incomprensiones, de
hecho simplemente procuran hacer
realidad en su vida estas parábolas
del Señor. La sal, en efecto, no se ve,
si se mezcla bien con la comida, sin
hacer grumos; da gracia a los
alimentos, que sin ella pueden
quedar insípidos, aunque sean de
buena calidad. Lo mismo sucede con
la levadura: da volumen al pan, sin
hacerse notar. La luz, a su vez, se
coloca «en alto para que alumbre a
todos», siempre «delante de la



gente» (Mt 5,15-16); pero no centra la
atención en sí misma, sino en aquello
que ilumina. Un cristiano está a
gusto con los demás, compartiendo
ilusiones y proyectos. Más aún,
«debemos sentirnos incómodos,
cuando no estamos —sal y luz de
Cristo— en medio de la gente»[8]. Esa
apertura, además, supone
relacionarse también con quienes no
piensan como nosotros, con la
disposición serena de dejar en los
corazones la garra de Dios[9], del
modo que Él mismo nos sugiera: a
veces rezando por ellos una sencilla
oración, otras con una palabra, o un
gesto amable…

La eficacia apostólica de una vida no
se puede contabilizar. Muchos frutos
quedan en la sombra, y no
llegaremos a conocerlos en esta vida.
Lo que podemos poner de nuestra
parte es un deseo, siempre renovado,
de vivir muy unidos al Señor. «Andar
por la vida como apóstoles: con luz



de Dios, con sal de Dios. Sin miedo,
con naturalidad, pero con tal vida
interior, con tal unión con el Señor,
que alumbremos, que evitemos la
corrupción y las sombras»[10]. Dios
mismo hará fecundas nuestras
fatigas y no nos perderemos
pensando en nuestra fragilidad o en
las dificultades externas: que si el
lago es demasiado grande, que si las
multitudes apenas nos entienden,
que si han empezado a criticarnos,
que si el camino es pesado, que si no
puedo remar contra esta tormenta...

Con motor propio

Repasando la lista de los doce
Apóstoles, llama la atención lo
distintos que son, a veces con
personalidades muy marcadas. Lo
mismo sucede al pensar en los santos
y santas canonizados por la Iglesia. Y
lo mismo, cuando repasamos las
vidas de mucha gente corriente que
sigue al Señor con una entrega



discreta pero constante. Todos
distintos, y al mismo tiempo, todos
apóstoles, fieles, enamorados del
Señor.

Al entregarnos a Dios no echamos a
perder nuestra propia riqueza; al
contrario, porque «cuando el Señor
piensa en cada uno, en lo que
desearía regalarle, piensa en él como
su amigo personal. Y si tiene
planeado regalarte una gracia (...)
será seguramente algo que te
alegrará en lo más íntimo y te
entusiasmará más que ninguna otra
cosa en este mundo. No porque lo
que te vaya a dar sea un carisma
extraordinario o raro, sino porque
será justo a tu medida, a la medida
de tu vida entera»[11]. Por eso quien
se decide a seguir al Señor percibe, a
la vuelta de los años, cómo la gracia,
acompañada del trabajo personal,
transforma incluso su carácter, de
modo que le resulta más fácil amar y
servir a todos. Esto no es fruto de la



imposición voluntarista de un ideal
de perfección. Más bien, es el influjo
y la pasión que produce Jesucristo en
la vida del apóstol.

Al poco de su elección como Prelado,
preguntaron a D. Javier Echevarría si
había tenido una vida propia:
«¿Usted ha podido ser usted?». Su
respuesta conmueve: son las
palabras de alguien que mira atrás,
sobre la propia vida, y ve lo que Dios
ha hecho en ella. «Sí que he tenido
mi propia vida. Yo nunca hubiera
soñado realizar mi vida de un modo
tan ambicioso. Viviendo a mi aire, yo
hubiese tenido unos horizontes
muchísimo más estrechos, unos
vuelos más cortos (…). Yo, como
hombre de mi tiempo, como cristiano
y como sacerdote, soy una persona
ambiciosamente realizada. Y tengo el
corazón mundializado, gracias a
haber vivido con dos hombres [San
Josemaría y el beato Álvaro] de



espíritu grandioso, cristianamente
grandioso »[12].

Quien es enviado por Cristo y deja
que sea Él quien lleve el timón de su
vida no puede olvidar que Él espera
una respuesta profundamente libre.
Libre, en primer lugar, de egoísmos,
de nuestra soberbia y de nuestro
afán de brillar. Pero libre también
para poner a su servicio todos
nuestros talentos, nuestra iniciativa,
nuestra creatividad. Por eso, decía
san Josemaría que «una de las más
evidentes características del espíritu
del Opus Dei es su amor a la libertad
y a la comprensión»[13].

A la vez, esa libertad de espíritu no
consiste en «actuar conforme a los
propios caprichos y en resistencia a
cualquier norma»[14], como si todo lo
que no viene de nosotros fuera una
imposición de la que liberarse. Más
bien, se trata de obrar con el mismo
Espíritu que movía a Jesús: «he



bajado del cielo no para hacer mi
voluntad, sino la voluntad del que
me ha enviado» (Jn 6,38). Si el
apostolado se considerase una
«actividad» más, se correría el riesgo
de sentirse cohibido por las
indicaciones de quienes coordinan
las iniciativas apostólicas. En cambio,
quien se siente enviado por Cristo
disfruta con la ayuda y el impulso
que Dios transmite a través de sus
múltiples instrumentos. Vivir con
libertad de espíritu es dejar que sea
el Espíritu Santo quien nos conforme
y nos guíe, sirviéndose también de
quienes Él ha puesto a nuestro lado.

La libertad de espíritu lleva a actuar
«con motor propio» ante una u otra
necesidad de la misión apostólica;
con motor propio, es decir, no con
una aceptación pasiva, sino con la
convicción de que eso es lo que el
Señor nos pide en ese momento,
porque eso es lo que corresponde al
apóstol que somos. Así



continuamente, en las pequeñas
circunstancias de nuestro día a día,
podemos notar la fresca brisa del
Espíritu, que nos empuja «mar
adentro» (Lc 5,4), para continuar con
Él la encantadora historia del Amor
de Dios por nosotros.

Si nuestra misión fuera «hacer
apostolado» podríamos dejarla de
lado a causa de un trabajo
absorbente o de una enfermedad, o
cabría tener «vacaciones»
apostólicas. Sin embargo, «¡somos
apóstoles!»: ¡es nuestra vida! Por eso,
sería un contrasentido salir a la calle
y dejar en la habitación el afán
evangelizador. Ciertamente, la
misión supondrá a menudo esfuerzo,
y exigirá de nuestra parte valentía
para vencer nuestros miedos. Sin
embargo, esas resistencias interiores
no deben inquietarnos, porque el
Espíritu Santo hace que crezca, en el
corazón de quienes le son dóciles,
una auténtica espontaneidad y



creatividad apostólica: a medida que
uno se identifica con nuestra misión,
todo se vuelve ocasión de apostolado.

Se adquiere la «conciencia de estar
en un puesto avanzado, de
centinela»[15], que lleva a permanecer
«en vigilia de amor, tenso, sin
dormir, trabajando con empeño»[16].
Una vigilia que es de amor, y que por
tanto no significa ansiedad o
nerviosismo. Tenemos en nuestras
manos una labor que nos ilusiona,
que nos hace felices y que comunica
a nuestro alrededor felicidad.
Trabajamos en la viña del Señor y
estamos seguros de que la labor es
suya. Si alguna vez se filtrara en el
alma una cierta falta de paz, una
tensión excesiva, será el momento de
acercarse a Él para decirle: lo hago
por Ti, ayúdame a trabajar con calma
y con la certeza de que todo lo haces
Tú.



Luz divina que da calor

Cuando, en la parábola de los
invitados a las bodas, el padre de
familia se entera de que algunos de
los convidados se han excusado,
ordena a su criado que traiga «a los
pobres, a los tullidos, a los ciegos y a
los cojos» (Lc 14,21). La sala queda
bastante concurrida, pero quedan
aún sitios libres. Entonces, dice a su
criado: «Sal a los caminos y a los
cercados y obliga a entrar, para que
se llene mi casa (Lc 14,23). «Obliga a
entrar», compelle intrare: hasta ese
punto llega la intensidad de su deseo.

La orden es tajante, porque la
llamada a la salvación es universal.
San Josemaría lo entendía así: «No es
como un empujón material, sino la
abundancia de luz, de doctrina; el
estímulo espiritual de vuestra
oración y de vuestro trabajo, que es
testimonio auténtico de la doctrina;
el cúmulo de sacrificios, que sabéis



ofrecer; la sonrisa, que os viene a la
boca, porque sois hijos de Dios:
filiación, que os llena de una serena
felicidad —aunque en vuestra vida, a
veces, no falten contradicciones—,
que los demás ven y envidian.
Añadid, a todo esto, vuestro garbo y
vuestra simpatía humana, y
tendremos el contenido del compelle
intrare»[17]. No se trata, pues, de
coaccionar a nadie: es una
combinación, inédita cada vez, de
oración y amistad, de testimonio y
sacrificio generoso… una alegría que
se comparte, una simpatía que invita
con libertad.

Dios actúa «por atracción»[18],
espoleando a las almas con la alegría
y el encanto de la vida de los
cristianos. Por eso el apostolado es
amor que se desborda. Un corazón
que sabe amar sabe atraer: «nosotros
atraemos a todos con el corazón —
decía san Josemaría—. Por eso, para
todos pido un corazón muy grande:



si amamos a las almas, las
atraeremos»[19]. En efecto, nada atrae
tanto como el amor auténtico,
especialmente en un tiempo en que
muchas personas no han conocido el
calor del Amor de Dios. La amistad
verdadera es de hecho el «modo de
hacer apostolado que San Josemaría
encontró en los relatos
evangélicos»[20]: Felipe atrajo a
Bartolomé; Andrés a Pedro; y debían
ser buenos amigos los que llevaron
hasta Jesús a aquel paralítico que no
podía moverse de su camilla.

«En un cristiano, en un hijo de Dios,
amistad y caridad forman una sola
cosa: luz divina que da calor»[21].
Tener amigos exige asiduidad,
contacto personal; ejemplo y lealtad
sincera; disposición a ayudar, a
sostenerse mutuamente; escucha y
empatía: capacidad de hacerse cargo
de las necesidades del otro. La
amistad no es un instrumento para el
apostolado, sino que el apostolado



mismo es, en su entraña, amistad:
gratuidad, ganas de vivir la vida con
los demás. Por supuesto, deseamos
que nuestros amigos se acerquen al
Señor, pero dispuestos a que eso
suceda como y cuando Dios quiera.
Aunque es lógico que un apóstol
busque buenos resultados en su
labor, y que valore la relación entre
sus esfuerzos y la influencia que
tiene en los demás, nunca puede
olvidar que los apóstoles siguieron
con Jesús incluso cuando casi todos
se fueron (cfr. Jn 6,66-69); ya
vendrían, con el tiempo, los frutos
(cfr. Hch 2,37-41).

En una ocasión, un joven preguntó a
San Josemaría: «Padre ¿qué debemos
hacer para que piten[22] muchos?».
San Josemaría le contestó enseguida:
«Mucha oración, amistad leal y
respeto a la libertad». Al joven la
respuesta le supo a poco. Añadió: «Y
eso ¿no es ir demasiado despacio,
Padre?». «No, porque la vocación es



sobrenatural», respondió san
Josemaría, alargando cada sílaba.
«Bastó un segundo para pasar de
Saulo a Pablo. Después, tres días de
oración, y se convirtió en un
apasionado apóstol de Jesucristo»[23].

Es Dios quien llama y el Espíritu
Santo quien mueve el corazón. El
apóstol acompaña a sus amigos con
oración y sacrificio, sin
impacientarse al recibir un «no» a
sus sugerencias, ni enfadarse cuando
alguien no se deja ayudar. Un
verdadero amigo se apoya en las
fortalezas para ayudar a crecer, y
evita muchas veces los reproches
sobre las decisiones ajenas; sabe
cuándo es necesario callar, y cuando
es necesario «volver a la carga» de
un modo distinto, sin hacerse
cargante, sin reprochar: desde la
confianza y el compromiso con lo
mejor de cada uno, de cada una. Así
hace Dios, y así quiere que hagan sus
hijos.



Sin hacernos pesados, manteniendo
la sonrisa en el rostro, podremos
insinuar unas palabras al oído, como
hacía el Señor. Y, continuamente,
mantendremos vivo el deseo de que
muchas personas le conozcan: «Tú y
yo, hijos de Dios, cuando vemos a la
gente, tenemos que pensar en las
almas: he aquí un alma —hemos de
decirnos— que hay que ayudar; un
alma que hay que comprender; un
alma con la que hay que convivir; un
alma que hay que salvar»[24].

José Manuel Antuña

[1] San Josemaría, Forja, n. 356.

[2] San Josemaría, Carta 9-I-1932, n. 9.

[3] F. Ocáriz, Carta, 14-II-2017, n. 9.

[4] Instrucción 19-III-1934, n. 27 (la
cursiva es del original), citado en 



Camino, edición crítico-histórica,
nota al n. 942.

[5] Misal Romano, Plegaria eucarística
III.

[6] Benedicto XVI, Audiencia, 10-
IX-2008.

[7] San Josemaría, Notas de una
meditación de abril de 1955, en 
Obras 1956, XI, p. 9 (AGP, biblioteca,
P03).

[8] San Josemaría, A solas con Dios, n.
273 (AGP, Biblioteca, P10).

[9] Cfr. D. Javier, Homilía, 5-IX-2010
(Romana, n. 51, Julio-Diciembre 2010,
p. 339).

[10] Forja, n. 969.

[11] Francisco, Ex. ap. Christus vivit
(25-III-2019), n. 287.

[12] Entrevista de P. Urbano a D.
Javier, Época, 20-IV-1994, citada en A.



Sánchez León, En la tierra como en el
cielo, Madrid, Rialp 2019, pp. 349-350.

[13] San Josemaría, Carta 31-V-1954, n.
22.

[14] F. Ocáriz, Carta, 9-I-2018, n. 5.

[15] San Josemaría, Carta 31-V-1954, n.
16.

[16] Ibidem.

[17] San Josemaría, Carta 24-X-1942, n.
9; cfr. Amigos de Dios, n. 37.

[18] Benedicto XVI, Homilía, 13-V-2007;
Francisco, Homilía, 3-V-2018.

[19] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 10-V-1967 en 
Crónica 1967, p. 605 (AGP, biblioteca,
P01).

[20] F. Ocáriz,, Carta, 14-II-17, n. 9.

[21] Forja, n. 565.



[22] En el lenguaje coloquial del
Madrid de mediados de siglo pasado,
“pitar” significaba funcionar bien.
San Josemaría usaba el término para
referirse al hecho de que una
persona pidiera la Admisión en el
Opus Dei. Desde entonces ha
quedado en la Obra como un modo
familiar de hablar.

[23] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 24-IV-1967, en 
Crónica 1967, p. 506 (AGP, biblioteca,
P01).

[24] San Josemaría, Meditación del 25-
II-1963, en Crónica 1964, IX, p. 69
(AGP, biblioteca, P01).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/apostoles/
(21/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/apostoles/
https://opusdei.org/es-hn/article/apostoles/

	Algo grande y que sea amor (X): ¡Somos apóstoles!
	«Todo lo hago por el Evangelio»
	Sal, luz y fermento del mundo
	Con motor propio
	Luz divina que da calor


