
opusdei.org

La vocación de los
ancianos

El Papa Francisco reflexionó
sobre la elección de Noé,
llamado a salvar a la
humanidad del diluvio. “En un
tiempo en que vivimos bajo
presión –dijo el Papa-,
confundidos entre la imagen de
la “juventud eterna (…) ¿qué
pueden aportar los ancianos?
La vejez ayuda a
desenmascarar el engaño de
una vida que sólo busca el
placer, o que está vacía de
interioridad, y que abre la
puerta a la corrupción y al
desprecio de los demás”.



16/03/2022

Queridos hermanos y hermanas:

El pasaje bíblico —con el lenguaje
simbólico de la época en la que fue
escrito— nos dice algo
impresionante: Dios estaba tan
amargado por la difundida maldad
de los hombres, que se había
convertido en una forma de vida
normal, que pensó que se había
equivocado al crearlos y decidió
eliminarlos. Una solución radical.
Incluso podría tener un giro
paradójico de misericordia. No más
humanos, no más historia, no más
juicio, no más condena. Y muchas
víctimas predestinadas de la
corrupción, de la violencia, de la
injusticia serían perdonadas para
siempre.



¿No nos sucede a veces también a
nosotros —abrumados por el sentido
de impotencia contra el mal o
desmoralizados por los “profetas de
desventuras”— pensar que era mejor
no haber nacido? ¿Debemos dar
crédito a ciertas teorías recientes,
que denuncian la especie humana
como un daño evolutivo para la vida
en nuestro planeta? ¿Todo negativo?
No.

De hecho, estamos bajo presión,
expuestos a tensiones opuestas que
nos confunden. Por un lado, tenemos
el optimismo de una juventud eterna,
iluminado por los progresos
extraordinarios de la técnica, que
pinta un futuro lleno de máquinas
más eficientes y más inteligentes que
nosotros, que curarán nuestros males
y pensarán para nosotros las mejores
soluciones para no morir: el mundo
del robot. Por otro lado, nuestra
fantasía parece cada vez más
concentrada en la representación de



una catástrofe final que nos
extinguirá. Lo que sucede con una
eventual guerra atómica. 

El “día después” de esto —si
estaremos todavía, días y seres
humanos— se deberá empezar de
cero. Destruir todo para volver a
empezar de cero. No quiero hacer
banal el tema del progreso,
naturalmente. Pero parece que el
símbolo del diluvio esté ganando
terreno en nuestro inconsciente. La
pandemia actual, además, hipoteca
gravemente nuestra representación
despreocupada de las cosas que
importan, para la vida y para su
destino.

En el pasaje bíblico, cuando se trata
de poner a salvo de la corrupción y
del diluvio la vida de la tierra, Dios
encomienda el trabajo a la fidelidad
del más anciano de todos, al “justo”
Noé. ¿La vejez salvará el mundo, me
pregunto? ¿En qué sentido? ¿Y cómo



salvará el mundo la vejez? ¿Y cuál es
el horizonte? ¿La vida más allá de la
muerte o solamente la supervivencia
hasta el diluvio?

Una palabra de Jesús, que evoca “los
días de Noé”, nos ayuda a
profundizar el sentido de la página
bíblica que hemos escuchado. Jesús,
hablando de los últimos tiempos,
dice: «Como sucedió en los días de
Noé, así será también en los días del
Hijo del hombre. Comían, bebían,
tomaban mujer o marido, hasta el
día que entró Noé en el arca; vino el
diluvio y los hizo perecer a todos» (Lc
17,26-27). 

De hecho, comer y beber, tomar
mujer o marido, son cosas muy
normales y no parecen ejemplos de
corrupción. ¿Dónde está la
corrupción? ¿Dónde estaba la
corrupción, allí? En realidad, Jesús
destaca el hecho de que los seres
humanos, cuando se limitan a



disfrutar de la vida, pierden incluso
la percepción de la corrupción, que
mortifica la dignidad y envenena el
sentido. 

Cuando se pierde la percepción de la
corrupción, y la corrupción se vuelve
una cosa normal: todo tiene su
precio, ¡todo! Se compra, se vende,
opiniones, actos de justicia… Esto, en
el mundo de los negocios, en el
mundo de muchas profesiones, es
común. Y viven sin preocupación
también la corrupción, como si fuera
parte de la normalidad del bienestar
humano. 

Cuando tú vas a hacer algo y es lento,
el proceso para hacerlo es un poco
lento, cuántas veces se escucha decir:
“Pero, si me das una propina yo
acelero esto”. Muchas veces. “Dame
algo y yo voy más adelante”. Lo
sabemos bien, todos nosotros. El
mundo de la corrupción parece parte
de la normalidad del ser humano; y



esto es feo. Esta mañana he hablado
con un señor que me contaba de este
problema en su tierra. 

Los bienes de la vida son consumidos
y disfrutados sin preocupación por la
calidad espiritual de la vida, sin
cuidado por el hábitat de la casa
común. Todo se explota, sin
preocuparse de la mortificación y del
abatimiento que muchos sufren, y
tampoco del mal que envenena la
comunidad. 

Mientras la vida normal pueda estar
llena de “bienestar”, no queremos
pensar en lo que la vacía de justicia y
amor. “Pero, ¡yo estoy bien! ¿Por qué
debo pensar en los problemas, en las
guerras, en la miseria humana, en
cuánta pobreza, en cuánta maldad?
No, yo estoy bien. No me importan
los demás”. Este es el pensamiento
inconsciente que nos lleva adelante a
vivir un estado de corrupción.



Me pregunto, ¿puede volverse
normalidad la corrupción?
Hermanos y hermanas,
lamentablemente sí. Se puede
respirar el aire de la corrupción
como se respira el oxígeno. “Pero es
normal; si usted quiere que yo haga
esto rápido, ¿cuánto me da?”. ¡Es
normal! ¡Es normal, pero es algo feo,
no es bueno! ¿Qué es lo que abre el
camino? Una cosa: la
despreocupación que se dirige solo al
cuidado de sí mismos: este es el
pasaje que abre la puerta a la
corrupción que hunde la vida de
todos. 

La corrupción obtiene gran ventaja
de esta despreocupación que no es
buena. Cuando a una persona le
parece todo bien y no le importan los
demás: esta despreocupación
ablanda nuestras defensas, ofusca la
conciencia y nos hace —incluso
involuntariamente—cómplices.
Porque la corrupción nunca va sola:



una persona siempre tiene
cómplices. Y la corrupción siempre
se amplía, se amplía.

La vejez está en condiciones de
captar el engaño de esta
normalización de una vida
obsesionada por el disfrute y vacía
de interioridad: vida sin
pensamiento, sin sacrificio, sin
interioridad, sin belleza, sin verdad,
sin justicia, sin amor: esto es todo
corrupción. 

La sensibilidad especial de nosotros
ancianos, de la edad anciana por las
atenciones, los pensamientos y los
afectos que nos hacen más humanos,
debería volver a ser una vocación
para muchos. Y será una elección de
amor de los ancianos hacia las
nuevas generaciones. Seremos
nosotros quien demos la alarma, el
alerta: “Estad atentos, que esto es la
corrupción, no te lleva a nada”. 



La sabiduría de los ancianos es muy
necesaria, hoy, para ir contra la
corrupción. Las nuevas generaciones
esperan de nosotros los mayores, de
nosotros ancianos una palabra que
sea profecía, que abra las puertas a
nuevas perspectivas fuera de este
mundo despreocupado de la
corrupción, de la costumbre de las
cosas corruptas. 

La bendición de Dios elige la vejez,
por este carisma tan humano y
humanizador. ¿Qué sentido tiene mi
vejez? Cada uno de nosotros
ancianos podemos preguntarnos. El
sentido es este: ser profeta de la
corrupción y decir a los otros:
“¡Deteneos, yo he hecho ese camino y
no te lleva a nada! Ahora yo te
cuento mi experiencia”. 

Nosotros ancianos debemos ser
profetas contra la corrupción, como
Noé fue el profeta contra la
corrupción de su tiempo, porque era



el único del que Dios se fio. Yo os
pregunto a todos vosotros, y también
me pregunto a mí: ¿ está abierto mi
corazón a ser profeta contra la
corrupción de hoy? Hay algo feo,
cuando los ancianos no han
madurado y se vuelven mayores con
las mismas costumbres corruptas de
los jóvenes. Pensemos en el pasaje
bíblico de los jueces de Susana: son el
ejemplo de una vejez corrupta. Y
nosotros, con una vejez así no
seremos capaces de ser profetas para
las jóvenes generaciones.

Y Noé es el ejemplo de esta vejez
generativa: no es corrupta, es
generativa. Noé no hace
predicaciones, no se lamenta, no
recrimina, pero cuida del futuro de
la generación que está en peligro.
Nosotros ancianos debemos cuidar
de los jóvenes, de los niños que están
en peligro. Construye el arca de la
acogida y hace entrar hombres y
animales. En el cuidado por la vida,



en todas sus formas, Noé cumple el
mandamiento de Dios repitiendo el
gesto tierno y generoso de la
creación, que en realidad es el
pensamiento mismo que inspira el
mandamiento de Dios: una
bendición, una nueva creación (cf. 
Gen 8,15-9,17). 

La vocación de Noé permanece
siempre actual. El santo patriarca
debe interceder todavía por
nosotros. Y nosotros, mujeres y
hombres de una cierta edad —por no
decir mayores, porque algunos se
ofenden— no olvidemos que
tenemos la posibilidad de la
sabiduría, de decir a los otros: “Mira,
este camino de corrupción no lleva a
nada”. Nosotros debemos ser como el
buen vino que al final envejecido
puede dar un mensaje bueno y no
malo.

Hago un llamamiento, hoy, a todas
las personas que tienen una cierta



edad, por no decir ancianos. Estad
atentos: vosotros tenéis la
responsabilidad de denunciar la
corrupción humana en la que se vive
y en la que va adelante este modo de
vivir de relativismo, totalmente
relativo, como si todo fuera lícito.
Vamos adelante. El mundo lo
necesita, necesita jóvenes fuertes,
que vayan adelante, y ancianos
sabios. Pidamos al Señor la gracia de
la sabiduría.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/ancianos-
vocacion-papa-francisco/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/ancianos-vocacion-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-hn/article/ancianos-vocacion-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-hn/article/ancianos-vocacion-papa-francisco/

	La vocación de los ancianos

