
opusdei.org

«La oración debe ser
espontánea, como la
de un hijo con el
padre»

Durante la catequesis el Papa
Francisco reflexionó sobre la
figura de Job, que sufrió
“numerosas desgracias y
humillaciones” ante las que
pidió a Dios una explicación. El
Papa explicó por qué a raíz de
ese clamor incesante surgió su
conversión y su profesión de fe,
ya que Dios le dio a conocer su
verdadero rostro.



18/05/2022

Queridos hermanos y hermanas,

El pasaje bíblico que hemos
escuchado cierra el Libro de Job, un
vértice de la literatura universal.
Nosotros encontramos a Job en
nuestro camino de catequesis sobre
la vejez: lo encontramos como testigo
de la fe que no acepta una
“caricatura” de Dios, sino que grita
su protesta frente al mal, para que
Dios responda y revele su rostro. 

Y Dios al final responde, como
siempre de forma sorprendente:
muestra a Job su gloria pero sin
aplastarlo, es más, con soberana
ternura, como hace Dios, siempre,
con ternura. 

Es necesario leer bien las páginas de
este libro, sin prejuicios, sin clichés,



para captar la fuerza del grito de Job.
Nos hará bien ponernos en su
escuela, para vencer la tentación del
moralismo ante la exasperación y el
abatimiento por el dolor de haberlo
perdido todo.

En este pasaje conclusivo del libro —
nosotros recordamos la historia, Job
que pierde todo en la vida, pierde las
riquezas, pierde la familia, pierde al
hijo y pierde también la salud y se
queda ahí, herido, en diálogo con tres
amigos, después un cuarto, que
vienen a saludarlo: esta es la historia
— y en este pasaje de hoy, el pasaje
conclusivo del libro, cuando
finalmente Dios toma la palabra (y
este diálogo de Job con sus amigos es
como un camino para llegar al
momento que Dios da su palabra) Job
es alabado porque ha comprendido 
el misterio de la ternura de Dios
escondida detrás de su silencio. 



Dios reprende a los amigos de Job
que suponían que sabían todo,
sabían de Dios y del dolor y,
habiendo venido a consolar a Job,
terminaron juzgándolo con sus
esquemas preconcebidos. ¡Dios nos
guarde de este pietismo hipócrita y
presuntuoso! Dios nos guarde de esa
religiosidad moralista y de esa
religiosidad de preceptos que nos da
una cierta presunción y lleva al
fariseísmo y a la hipocresía.

Así se expresa el Señor respecto a
ellos. Dice el Señor: «Mi ira se ha
encendido contra [vosotros] […],
porque no habéis hablado con
verdad de mí, como mi siervo Job.
[…]: esto es lo que dice el Señor a los
amigos de Job. «Mi siervo Job
intercederá por vosotros y, en
atención a él, no os castigaré por no
haber hablado con verdad de mí,
como mi siervo Job» (42,7-8). 



La declaración de Dios nos
sorprende, porque hemos leído las
páginas encendidas de la protesta de
Job, que nos han dejado
consternados. Sin embargo —dice el
Señor— Job habló bien, también
cuando estaba enfadado e incluso
enfadado contra Dios, pero habló
bien, porque se negó a aceptar que
Dios es un “Perseguidor”, Dios es otra
cosa. Y como recompensa, Dios le
devuelve a Job el doble de todos sus
bienes, después de pedirle que ore
por esos malos amigos suyos.

El punto de inflexión de la conversión
de la fe se produce precisamente en
el culmen del desahogo de Job, donde
dice: «Yo sé que vive mi redentor,
que se alzará el último sobre el
polvo, que después que me dejen sin
piel, ya sin carne, veré a Dios. Sí, seré
yo quien lo veré, mis ojos lo verán,
que no un extraño» (19,25-27). Este
pasaje es bellísimo. A mí me viene a
la mente el final de ese oratorio



genial de Haendel, el Mesías, después
de esa fiesta del Aleluya lentamente
el soprano canta este pasaje: “Yo sé
que mi Redentor vive”, con paz. 

Y así, después de toda esa cosa de
dolor y de alegría de Job, la voz del
Señor es otra cosa. “Yo sé que mi
Redentor vive”: es algo bellísimo.
Podemos interpretarlo así: “Mi Dios,
yo sé que Tú no eres el Perseguidor.
Mi Dios vendrá y me hará justicia”.
Es la fe sencilla en la resurrección de
Dios, la fe sencilla en Jesucristo, la fe
sencilla que el Señor siempre nos
espera y vendrá.

La parábola del libro de Job
representa de forma dramática y
ejemplar lo que en la vida sucede
realmente. Es decir que sobre una
persona, sobre una familia o sobre
un pueblo se abaten pruebas
demasiado pesadas, pruebas
desproporcionadas respecto a la
pequeñez y fragilidad humana. En la



vida a menudo, come se dice, “llueve
sobre mojado”. Y algunas personas se
ven abrumadas por una suma de
males que parece verdaderamente
excesiva e injusta. Y muchas
personas son así.

Todos hemos conocido personas así.
Nos ha impresionado su grito, pero a
menudo nos hemos quedado
también admirados frente a la
firmeza de su fe y de su amor en su
silencio. Pienso en los padres de
niños con graves discapacidades, o
en quien vive una enfermedad
permanente o al familiar que está al
lado… Situaciones a menudo
agravadas por la escasez de recursos
económicos. 

En ciertas coyunturas de la historia,
este cúmulo de pesos parecen darse
como una cita colectiva. Es lo que ha
sucedido en estos años con la
pandemia del Covid-19 y lo que está



sucediendo ahora con la guerra en
Ucrania.

¿Podemos justificar estos “excesos”
como una racionalidad superior de la
naturaleza y de la historia?
¿Podemos bendecirlos
religiosamente como respuesta
justificada a las culpas de las
víctimas, que se lo han merecido?
No, no podemos. Existe una especie
de derecho de la víctima a la
protesta, en relación con el misterio
del mal, derecho que Dios concede a
cualquiera, es más, que Él mismo,
después de todo, inspira. 

A veces yo encuentro gente que se
me acerca y me dice: “Pero, Padre, yo
he protestado contra Dios porque
tengo este problema, ese otro…”.
Pero, sabes, que la protesta es una
forma de oración, cuando se hace así.
Cuando los niños, los chicos
protestan contra los padres, es una
forma de llamar su atención y pedir



que les cuiden. Si tú tienes en el
corazón alguna llaga, algún dolor y
quieres protestar, protesta también
contra Dios, Dios te escucha, Dios es
Padre, Dios no se asusta de nuestra
oración de protesta, ¡no! Dios
entiende. Pero sé libre, sé libre en tu
oración, ¡no encarceles tu oración en
los esquemas preconcebidos! La
oración debe ser así, espontánea,
como esa de un hijo con el padre, que
le dice todo lo que le viene a la boca
porque sabe que el padre lo
entiende. 

El “silencio” de Dios, en el primer
momento del drama, significa esto.
Dios no va a rehuir la confrontación,
pero al principio deja a Job el
desahogo de su protesta, y Dios
escucha. Quizás, a veces, deberíamos
aprender de Dios este respeto y esta
ternura. Y a Dios no le gusta esa
enciclopedia —llamémosla así— de
explicaciones, de reflexiones que
hacen los amigos de Job. Eso es zumo



de lengua, que no es adecuado: es esa
religiosidad que explica todo, pero el
corazón permanece frío. A Dios no le
gusta esto. Le gusta más la protesta
de Job o el silencio de Job.

La profesión de fe de Job —que
emerge precisamente en su incesante
llamamiento a Dios, a una justicia
suprema— se completa al final con la
experiencia casi mística, diría yo, que
le hace decir: «Yo te conocía solo de
oídas, mas ahora te han visto mis
ojos» (42,5). 

¡Cuánta gente, cuántos de nosotros
después de una experiencia un poco
mala, un poco oscura, da el paso y
conoce a Dios mejor que antes! Y
podemos decir, como Job: “Yo te
conocía de oídas, mas ahora te han
visto mis ojos, porque te he
encontrado”. 

Este testimonio es particularmente
creíble si la vejez se hace cargo, en su
progresiva fragilidad y pérdida. ¡Los



ancianos han visto muchas en la
vida! Y han visto también la
inconsistencia de las promesas de los
hombres. Hombres de ley, hombres
de ciencia, hombres de religión
incluso, que confunden al
perseguidor con la víctima,
imputando a esta la responsabilidad
plena del propio dolor. ¡Se
equivocan!

Los ancianos que encuentran el
camino de este testimonio, que 
convierte el resentimiento por la
pérdida en la tenacidad por la espera
de la promesa de Dios —hay un
cambio, del resentimiento por la
pérdida hacia una tenacidad para
seguir la promesa de Dios—, estos
ancianos son un presidio
insustituible para la comunidad en el
afrontar el exceso del mal. 

La mirada de los creyentes que se
dirige al Crucificado aprende
precisamente esto. Que podamos



aprenderlo también nosotros, de
tantos abuelos y abuelas, de tantos
ancianos que, como María, unen su
oración, a veces desgarradora, a la
del Hijo de Dios que en la cruz se
abandona al Padre. 

Miremos a los ancianos, miremos a
los viejos, las viejas, las viejitas;
mirémoslos con amor, miremos su
experiencia personal. Ellos han
sufrido mucho en la vida, han
aprendido mucho en la vida, han
pasado muchas, pero al final tienen
esta paz, una paz —yo diría— casi
mística, es decir la paz del encuentro
con Dios, tanto que pueden decir “Yo
te conocía de oídas, mas ahora te han
visto mis ojos”. Estos viejos se
parecen a esa paz del Hijo de Dios en
la cruz que se abandona al Padre.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/ancianos-job-
papa-francisco/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/ancianos-job-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-hn/article/ancianos-job-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-hn/article/ancianos-job-papa-francisco/

	«La oración debe ser espontánea, como la de un hijo con el padre»

