
opusdei.org

Álvaro del Portillo y
el perdón

Comunicación presentada por
Jaime Cárdenas en el Congreso
con motivo del Centenario de
Álvaro del Portillo, en la
Pontificia Universidad de la
Santa Cruz (12-14 de marzo de
2014).

24/06/2014

Un hombre de paz

Hablar del perdón supone referirse
al mal como presencia turbadora en
el mundo y, al bien, como superación



del mal. Pero «a la gente de hoy le
hablas del bien y del mal y te
expones a que se sonrían», dice
McCarthy en su novela No es país
para viejos[1]. La ofensa pone a cada
persona ante el bien y el mal. Y su
actitud de perdón o resentimiento
dirá mucho sobre ella. Ningún
ofendido sonríe ante el bien y el mal.

No conocemos todavía en toda su
profundidad la vida de Álvaro del
Portillo, pero sí lo suficiente como
para abrir algunas líneas de trabajo.
Una de ellas resulta de centrarse en
su caridad con el prójimo y,
específicamente, en el amor a los
enemigos. Sobresale entonces su
caridad heroica y la asimilación, en
fidelidad a san Josemaría, de la lógica
del perdón.

Los que conocieron a don Álvaro le
definen como un hombre de paz[2].
Don Álvaro era un hombre de paz, y
la irradiaba a su alrededor, porque



amó heroicamente a los demás
incluyendo a los enemigos; porque,
dicho negativamente, no tuvo en
cuenta el mal y no respondió a las
ofensas con resentimiento. La paz
que él vivía contaba con una
gramática propia, alejada de la falsa
paz que a menudo encontramos.

Muchos coinciden también en
señalar, como uno de los rasgos de su
personalidad, la integración, en la
paz, de la fortaleza y la valentía para
acometer lo difícil[3]. San Josemaría
quería que los hijos de Dios fueran
«sembradores de paz y de
alegría»[4], sí, pero no pusilánimes.
Don Álvaro dibujó personalmente en
su vida el retrato que san Josemaría
proponía para todos los cristianos,
que es la coherencia de todas
virtudes en unidad de vida.

Hemos de valorar en toda su medida
el hecho de que don Álvaro
perdonara como san Josemaría,



evitando el riesgo de confundir la
fidelidad con la reproducción
mimética, con la mera imitación
despersonalizada. Lo admirable es
precisamente que vivió la caridad
inspirado en san Josemaría,
encarnando una propuesta nueva de
santidad abierta en la Iglesia.

La autenticidad de Mons. Del Portillo
al vivir la caridad descansa en que
era él quien la vivía. Como
testimoniaba el Cardenal Deskur,
«todo lo que Álvaro había aprendido
del beato Josemaría era
profundamente suyo, parte de sí
mismo, era su vida. Él fue el mejor
ejemplo de la virtud de la
fidelidad»[5]. Se podría decir que a
más fidelidad, más autenticidad.

Por eso, más que indagar en qué se
distinguió de san Josemaría,
intentaremos comprender dos
aspectos muy relevantes. El primero,
su fidelidad al carisma de san



Josemaría en el modo particular de
vivir la caridad con quienes le
ofendían, manifestada en el perdón.
El segundo, sus circunstancias
vitales, que no fueron idénticas a las
de san Josemaría.

Igual que no se entendería la vida de
san Josemaría sin aludir a cómo vivió
el amor a los enemigos, tampoco la
figura de don Álvaro se
comprendería plenamente sin
conocer y valorar la heroicidad en
ese mismo punto. Ante las ofensas, se
tensa la estructura de la vida
cristiana y las fuerzas físicas y
psíquicas. Suele ser fácil querer al
que te quiere, pero es difícil y puede
parecer un sinsentido amar al que te
ofende y afrontar serenamente los
daños causados.

Conviene aclarar que el amor a los
enemigos no se reduce a reprimir la
reacción natural de la venganza, lo
que en algunas situaciones puede ser



mucho. «El perdón, en su forma más
alta y verdadera, es un acto de amor
gratuito»[6], que pide querer un bien
para el ofensor: «amar al
enemigo»[7]. Los estudiosos de
psicología han sostenido durante
largo tiempo que el perdón consistía
fundamentalmente en una acción
negativa. Desde hace ya algunos años
los autores añaden también la
necesidad de la benevolencia, de una
conducta positiva del ofendido, para
que comparezca el auténtico
perdón[8], convergiendo así la
dimensión psicológica con el mensaje
evangélico de amar a los enemigos.

El perdón como memoria
transformadora

A veces se encuentra resistencia para
hacer memoria de las ofensas por el
temor a que el recuerdo reabra lo
que parecía por fin dejado atrás. Tal
temor puede estar justificado en una
época como la nuestra de olvidos



dolosos y recuerdos vengativos. Sin
embargo, ni el perdón debe
identificarse con el olvido, ni el
recuerdo con la venganza.

En el contexto en el que queremos
movernos, se hace memoria de la
ofensa para medir la acción de Dios
en el ofendido, su estatura moral y su
capacidad para transformar el
conflicto, del mismo modo que para
hablar de un mártir hay que
referirse al hecho histórico del
martirio, no para subrayar el mal
cometido ni recargar de culpa a sus
autores, sino para apreciar el
potencial de superación del mal que
tuvo el perdón que se concedió.
Desde el punto de vista del perdón
interesan ante todo las personas: el
ofendido, el ofensor y la relación
inherente entre ellos.

Este es el marco y el fin del recuerdo.
El perdón desvía la atención de la
ofensa y la redirige a la decisión



transformadora tomada por el
ofendido, a la fuente última de esa
acción y también al ofensor,
descubriendo soluciones inéditas de
reconciliación.

Por estos motivos centraremos
nuestro estudio en las respuestas
ante las ofensas, que mencionaremos
escuetamente, sin detallarlas.
Estableceremos primero una breve
cronología de la vida de don Álvaro.
Abordaremos luego la
connaturalidad del perdón, el modo
práctico de perdonar enseñado por
san Josemaría, la integración en el
gobierno de la caridad con el prójimo
y, finalmente, ofreceremos una
conclusión. El propósito es plantear
un tema y unas reflexiones que no
pueden ser más que provisionales.

Relatos de amor y perdón

Remontándonos a la infancia, un
paralelismo recorre la vida de san
Josemaría y de don Álvaro. Las dos



familias se arruinaron. En el caso de
don Álvaro, fue la revolución
mexicana de principios del siglo XX
la que se llevó por delante las
propiedades y negocios de la familia
de su madre, y supuso la salida del
país y el traslado a España. En los dos
sucesos encontramos familias
cristianas que perdonan y que, en
coherencia con el perdón otorgado,
no transmiten el rencor a sus hijos.
Álvaro aprendió de sus padres a
perdonar y a no guardar
resentimiento hacia esa nación a la
que amó durante toda su vida[9].

En 1934, cuando tenía 19 años y
todavía no conocía a san Josemaría,
fue brutalmente golpeado en la
cabeza con una llave inglesa, en el
ambiente violento de la España de
esa época, después de impartir una
catequesis en una parroquia de
Vallecas[10], en Madrid. Pudo
escapar en el Metro, que justo
cerraba sus puertas cuando Álvaro



logró entrar y sus agresores
quedaron fuera. Como él mismo
decía, «por eso, quizá, no me
mataron»[11]. La noticia de la
agresión fue recogida por los
principales periódicos de Madrid. Su
hermana Pilar señala que Álvaro
llevó la larga convalecencia con
«santa resignación»[12].

Dos años después, en 1936, empezó la
Guerra Civil Española donde, junto
con tantas otras personas, pasó años
de sufrimiento. Debido a sus
convicciones cristianas, fue prófugo
y desertor; durante meses anduvo
fugitivo, huyendo de un alojamiento
a otro, en casas particulares o
buscando refugio en instituciones
consulares de Finlandia, México y
Honduras. Estuvo preso en la cárcel
de San Antón, de la que sacaban
diariamente a personas para ser
ejecutadas y donde sufrió torturas y
vejaciones. No pudo salir de la
Legación de Honduras, en la que



permaneció refugiado durante
quince meses, para ver por última
vez a su padre agonizante, pues
ponía en peligro su propia vida[13].
«La dureza de la guerra civil aceleró
el proceso de madurez espiritual del
Siervo de Dios, que aprendió a
perdonar de corazón, y recordaba a
los demás el deber de perdonar “todo
a todos”»[14]. Muy raras veces se
refirió durante su vida a los
sufrimientos de aquella época. En
una ocasión, en una reunión con
sacerdotes en Filipinas en 1987,
aprovechó para recordar el deber de
perdonar: «Era un odio a la religión
increíble. Pues hay que saber
perdonar»[15].

Después de la guerra civil le vemos
siempre al lado de san Josemaría. Los
años cuarenta del siglo pasado
fueron los más intensos de las
calumnias[16] contra la persona de
san Josemaría y contra el Opus Dei.
Las calumnias continuaron



prácticamente durante toda la vida
del Fundador, al mismo tiempo que
se producía la expansión apostólica
de la Obra por todo el mundo. Don
Álvaro sufría junto a san Josemaría
como su colaborador más cercano y
desde 1944 también como su
confesor. Nunca sabremos hasta qué
punto Álvaro del Portillo sostuvo al
Fundador en esta singular travesía
del desierto. «Por aquel entonces, la
situación tomó en poco tiempo
dimensiones tan grandes que san
Josemaría preguntaba a menudo a
Álvaro: ¿Desde dónde nos insultarán
mañana?»[17]. Como afirmaba san
Josemaría, don Álvaro había puesto
muchas veces su espalda para recibir
los golpes dirigidos al Fundador[18].
Permaneció siempre a su lado y
nunca le dejó solo. Como apunta
Medina, esta época «puso una vez
más de relieve algunos rasgos de
Álvaro, como su amor a la verdad, la
lealtad hacia el Fundador, el valor y
fortaleza ante las adversidades, la



serenidad y la paz interior, la
prudencia y la capacidad de
perdonar»[19].

Don Álvaro fue testigo por tanto de
las ofensas infligidas desde 1935 a
1975 y de las reacciones del
Fundador ante ellas: cómo había
perdonado en la práctica y cuál era
su mirada hacia el ofensor. También
de su creciente unión con Dios a
través de la purificación pasiva.
Presenció un estilo de perdón
sobrenatural, completo, discreto y no
victimista. Los casos fueron tantos y
el modelo de comportamiento tan
nítido que don Álvaro sabría
perfectamente años después lo que
tenía que hacer. Además, en el
núcleo del espíritu del Opus Dei que
debía transmitir a las generaciones
siguientes, se encuentra asimismo la
capacidad de convivir con todos,
comprender, disculpar y
perdonar[20].



En 1975, don Álvaro fue elegido
primer sucesor de san Josemaría a la
cabeza del Opus Dei. Desde entonces,
la fidelidad al espíritu y su
conservación y defensa se
convirtieron en una misión de por
vida. Es ahí donde hay que acudir
para comprender e interpretar sus
decisiones.

La década de 1980 fue intensa y las
contradicciones se fueron
encadenando una tras otra casi hasta
la fecha de su fallecimiento. Como
prelado afrontó hechos ofensivos
relacionados con la configuración
jurídica del Opus Dei antes y después
de 1982; también, sobre todo entre
los años 1979-83, el grupo terrorista
ETA inició una serie de atentados
dirigidos contra actividades del Opus
Dei en España[21]. En los primeros
años ochenta surgieron episodios
calumniosos de larga duración que
dificultaron el trabajo apostólico en
algunos países, como Alemania



(1983), Austria (1983) y Suiza (1984),
Italia (1986); en España y Holanda,
también durante los años ochenta.
Finalmente, la campaña con
repercusiones mediáticas
internacionales contra la
beatificación del Fundador antes de
1992[22].

Lanzando la vista atrás, decía en
1994 el Cardenal Cheli: «En estos casi
cuarenta años he visto a Mons. Del
Portillo arrostrar pruebas que
hubieran derrumbado a cualquier
otro: a menudo el Señor permitió que
el Opus Dei fuese objeto de
calumnias, de injustas sospechas y a
veces, de maniobras malvadas. Había
aprendido del Beato Josemaría a
perdonar, a cubrir la injusticia con la
caridad. Abrazaba la Cruz,
perdonaba, callaba, y continuaba
sirviendo, trabajando. Para mí esto
es heroísmo»[23].



Una y otra vez sobresale, en los
testimonios sobre don Álvaro o en
sus propias palabras, la singular
simbiosis de caridad y fortaleza, que
llegó a configurarse como una marca
de su personalidad.

La connaturalidad del perdón o el
«perdón fácil»

El filósofo Paul Ricoeur titula un
capítulo de su libro La historia, la
memoria, el olvido, como «El perdón
difícil»[24]. El texto es una reflexión
sobre el perdón y se refiere a él
diciendo que «no es fácil, pero no es
imposible»[25]. Ricoeur recoge lo que
es patente a todos: perdonar es
difícil. Tanto que percibimos una
complicidad espontánea entre
muchos cristianos: el perdón es
admirable pero no se podría exigir
en algunas circunstancias. La
caridad se ha puesto cómoda y
adapta a la baja el ethos evangélico
del amor a los enemigos, cercenando



el desarrollo de la caridad hasta sus
últimas consecuencias
interpersonales y sociales. Ante la
presencia del mal, más si nos afecta
personalmente, tendemos a dejarnos
superar por él.

Perdonar es difícil porque, como
señala también Ricoeur «la
experiencia de la falta se da
esencialmente en el
sentimiento»[26]. La ofensa golpea
primero en la esfera emocional y ésta
hace de caja de resonancia en el
espíritu que puede sentirse incapaz
de tomar la decisión de perdonar.

Por su parte, Álvaro del Portillo
escribía en 1982, a propósito de una
campaña calumniosa desatada en la
época de la configuración jurídica
del Opus Dei: «hemos aprendido a
querer a quienes […] no entendían o
no querían entender nuestro camino.
Hemos aprendido a tener paciencia y
el perdón fácil»[27].



Era un modo paradójico de expresar
que había aprendido a hacer fácil lo
que es difícil. Hay un aprendizaje del
«perdón fácil». Vienen aquí a la
memoria las conocidas palabras de
san Josemaría: «No he necesitado
aprender a perdonar, porque el
Señor me ha enseñado a querer»[28].
También decía en 1974 que «un
hombre que sabe perdonar tiene en
su carácter algo divino, porque sólo
Dios nos ha enseñado a perdonar
así»[29]. Aprender a amar y saber
perdonar como signos de Dios en las
personas.

Del aprendizaje del perdón se
desprenden dos consideraciones: la
primera, que el motor del perdón es
el amor y la segunda, que hay que
aprender a articularlo. Aunque se
puede otorgar instantáneamente, el
perdón no es un acto invertebrado.
El aprendizaje indica que una cosa es
perdonar y otra distinta es que la
decisión tomada abarque la totalidad



de la persona (inteligencia, voluntad
y esfera afectiva) y mantener la
decisión a lo largo del tiempo. El
Evangelio recoge este significado
diciendo que hay que perdonar «de
corazón»[30] y la sabiduría cristiana
ha descrito a la totalidad como
“perdonar de todo corazón”.

Por lo que se refiere al amor, cuanto
más se ama, más fácil resulta
perdonar. En este sentido, la
dificultad de perdonar no depende
solo de la gravedad de la ofensa, sino
en gran medida de la capacidad de
amar del ofendido. Ser capaz de
perdonar es un don de Dios («el
Señor me ha enseñado a querer») y
un fruto de la correspondencia de la
persona.

Para desentrañar la estructura
íntima del proceso que conduce al
perdón, la teóloga alemana Jutta
Burggraf se refiere a los «actos
eminentemente libres»[31], que



serían aquellos que se deciden y
realizan en situaciones de especial
resistencia. Señala la misma autora
que «aquí se ve claramente que el
perdón, aunque está estrechamente
unido a vivencias afectivas, no es un
sentimiento. Es un acto de la
voluntad que no se reduce a nuestro
estado psíquico. Se puede perdonar
llorando. Cuando una persona ha
realizado este acto eminentemente
libre, el sufrimiento pierde
ordinariamente su amargura, y
puede ser que desaparezca con el
tiempo»[32].

El acto fluirá con más facilidad si hay
amor y su repetición otorga la
connaturalidad. La facilidad de
perdonar desvela también la
transformación de la persona por la
caridad y que ésta conforma lo más
profundo de nuestro centro de toma
de decisiones[33]. Como decía
Francisco Ponz, al relatar un episodio
de la vida de don Álvaro durante la



Guerra Civil, «vivían las virtudes
cristianas con sencillez, sin alardes
humanos, como algo que la gracia
divina había convertido en
connatural»[34].

Es el amor el que puede hacer
recorrer el proceso del perdón en un
instante, con pleno conocimiento y
advertencia de su alcance. La
connaturalidad no impide ser
consciente de la ofensa, del daño y de
sus consecuencias, a veces
irreparables. Perdonar tampoco es
renunciar a la justicia ni a la verdad.
Perdonar sí es un acto de confianza
en Dios y de asunción del riesgo de
falta de correspondencia por parte
del ofendido.

El perdón otorgado desde la caridad
tiene que ver con el «perdónales
porque no saben lo que hacen»[35],
que se podría leer como “yo sí sé lo
que hago al perdonar, tú no sabes lo
que estás haciendo cuando ofendes”.



Como escribió don Álvaro en una
carta con motivo de un atentado
terrorista en el santuario de
Torreciudad en 1979: «¡Señor,
perdónalos, que no saben lo que
hacen! Parece que sí lo saben,
porque han actuado con diabólica
perfidia: poniendo la bomba de
modo que quedaran destruidos los
confesonarios. Les molestan las
“huellas de Jesús”, como diría
nuestro Padre. […] Parece que saben,
pero no saben, porque el odio les
impide conocer la barbarie en la que
han caído: y les perdonamos de todo
corazón […]»[36]. Es hora de
desterrar el tópico de que quien
perdona como un cristiano no sabe
lo que hace. Es hora de separar
semánticamente el perdón de la
debilidad.

Que la fuente del perdón es el amor,
lo muestra en la actualidad el
testimonio de personas que, muchas
veces desde una fe sencilla,



perdonan con la referencia tan fácil
de expresar como radical de
contenido del «amor a los
enemigos»[37]:somos cristianos,
debemos perdonar[38]. También a
este aspecto se podría aplicar lo que
recuerda el Papa Francisco en la
Evangelii Gaudium: «la presencia del
Espíritu otorga a los cristianos una
cierta connaturalidad con las
realidades divinas y una sabiduría
que les permite captarlas
intuitivamente, aunque no tengan el
instrumental adecuado para
expresarlas con precisión»[39].

En 1982, cuando Álvaro del Portillo
alude al «perdón fácil», había
transcurrido un arco de casi 50 años
desde aquel día de febrero de 1934,
cuando intentaron acabar con él en
Vallecas. Siempre se esforzó por
perdonar. Para él, perdonar llegó a
ser tan connatural y propio, que la
paz y la serenidad ante las



contradicciones se trasparentaban en
su corporeidad y en su sonrisa.

El perdón vertebrado: La hoja de
ruta de san Josemaría

El Fundador del Opus Dei recordó
muchas veces que hay que «aprender
a hacer el bien»[40]. Álvaro del
Portillo trató de ajustarse siempre al
perdón transmitido de primera mano
por san Josemaría, hasta
interiorizarlo. Tanto los escritos de
don Álvaro, como los testimonios de
terceros en distintas épocas,
muestran su voluntad invariable de
perdonar siguiendo la hoja de ruta
trazada por san Josemaría y
formulada con algunas variantes:
“rezar, perdonar y trabajar”. Otras
veces: “rezar, perdonar, trabajar,
sonreír”. También: “callar”. Como
consecuencia de tales actitudes, la
unión con Dios, la serenidad y la
paz[41].



El perdón otorgado por san
Josemaría armoniza los planos
teológico y psicológico. Las pautas
nacían ante todo de la caridad con
Dios. Luego, de su experiencia de
perdón y del conocimiento de la
psicología humana. Particularmente,
de cómo actúa la ofensa en el
ofendido y de las medidas que hay
que adoptar, no solo para minimizar
sus efectos, sino para revertir la
ofensa en una oportunidad de amar
la Cruz. San Josemaría ofrece un
camino para materializar la acción
de la caridad con el prójimo que me
ha ofendido aquí y ahora.

Lo primero que hacía don Álvaro era
pensar en cómo habría actuado el
Fundador. Por ejemplo, respondía así
a una carta de apoyo que le había
dirigido el Cardenal Ratzinger en
1986, con motivo de las
contradicciones padecidas en Italia:
«[…] Nos basta seguir el ejemplo de
nuestro queridísimo Fundador ante



las calumnias: aunque le dolían por
la ofensa a Dios que comportaban y
por el daño que producían a las
almas, perdonaba de todo corazón,
rezaba por los calumniadores,
sonreía y continuaba trabajando
infatigablemente para cumplir la
voluntad de Dios. También nosotros
nos esforzamos en actuar de este
modo […]»[42].

O en una carta al vicario del Opus
Dei en España en 1980, a los pocos
días de conocer la noticia de un
atentado con bomba contra la
Universidad de Navarra: «La primera
reacción, que me ha venido
espontáneamente al corazón y a la
cabeza […] ha sido pensar en cómo
hubiera reaccionado nuestro
queridísimo Padre ante ese ataque
[…]. No tardé ni un segundo en
recordar lo que vivió siempre en
grado heroico: amar a todos, también
a los que se dicen enemigos de la
Obra de Dios; perdonar, y perdonar



de todo corazón, acordándonos de la
paciencia que Dios Nuestro Señor
tiene con nosotros, con cada uno de
nosotros; e, inmediatamente, rezar
por los que cometen estas violencias,
para que el Señor ilumine sus almas,
y rectifiquen sus descaminos»[43].

No pasa inadvertido que don Álvaro
subraya la nota de perdonar desde el
primer momento, como le había
aconsejado san Josemaría: «El Padre
enseñaba a perdonar a todos y desde
el primer momento»[44]. No sólo hay
que dar unos pasos, sino hacerlo
rápidamente: «inmediatamente –
antes que nada- procuré desagraviar
al Señor por este gesto loco […]y,
después de estos primeros
pensamientos, o simultáneamente, se
me vinieron a la cabeza y al corazón
otros, muy fuertes: ¡Señor,
perdónalos […]!»[45]

La prontitud en alcanzar la «toma de
postura»[46] del perdón evita que la



gama de emociones negativas ganen
terreno, nublen el autodominio y
puedan imposibilitar el perdón. La
decisión de perdonar desde el primer
momento y mantenida luego, actúa
como un muro de contención
cerrando el paso al aluvión
emocional. Perdonar desde el primer
instante es difícil porque es
inmediatamente después de la
ofensa cuando la sensibilidad acusa
con más intensidad sus efectos.

Incluso perdonando así sucede que,
como el mar en la resaca, los
sentimientos negativos regresan una
y otra vez. La ofensa alberga un alto
potencial de retorno: por ejemplo, si
vemos u oímos hablar de la persona
que nos ofendió o si otro estímulo
evoca la ofensa.

Por eso hay que fijarse en otro
aspecto al que Álvaro del Portillo se
refiere repetidamente, que es el de
«perdonar de todo



corazón»,«perdonar, y perdonar de
todo corazón». El perdón discurre
normalmente a dos velocidades. La
primera sería la decisión de
perdonar y la segunda, la
reafirmación en la decisión tomada,
mientras se padece el dolor en el
discurrir del tiempo. La segunda
corre más lenta, porque no siempre
controlamos la sensibilidad que, no
sin resistencia, ha de plegarse a la
«toma de postura» inicial. Lo que en
realidad descubren las pautas del
perdón es la carrera de obstáculos
que encontrará quien quiera
perdonar verdaderamente.

El perdón fundado en la caridad,
aunque no evite el sufrimiento, vuela
más alto que estas consideraciones,
asumiéndolas. El fin de quien
perdona es la identificación con la
voluntad divina, que ayuda a
«perdonar, y perdonar de todo
corazón». La presencia del perdón
como unión con Dios envuelve el



tono sobrenatural de los escritos de
Mons. Del Portillo. En una carta en la
que respondía a la viuda, que ya
había perdonado, de una persona
recién asesinada por un grupo
terrorista, después de señalar que
«me ha dado un gran consuelo
vuestra carta, llena de sentido
sobrenatural», les decía: «pido
además al Señor –por la intercesión
de nuestro Padre- que os conserve la
paz y la serenidad, que os ayude a
amar su Voluntad santísima, sin
conformaros con aceptarla, y que os
llene de sus gracias porque, como
buenos hijos suyos, habéis de
perdonar»[47].

Gobierno y perdón

Por lo que se refiere a los años en
que Álvaro del Portillo fue prelado
del Opus Dei, nos detendremos en
algunos momentos de su gobierno
que reflejan las distintas maneras de
expresarse la caridad en diálogo con



la prudencia, la fortaleza, la justicia,
la verdad o el ejercicio de la
paternidad.

La radicalidad del mandato de amar
a los enemigos podría conducir al
equívoco de que el perdón supone
renunciar a la justicia y a la verdad.
No hay duda de que algunas veces el
perdón implica renunciar a ellas. Sin
embargo, otras no, y es entonces
donde a menudo se calibra si el
perdón otorgado es verdadero, sobre
todo si de la actuación personal se
derivan efectos hacia otras personas
o instituciones. La compenetración
en don Álvaro de la caridad y la
fortaleza se revela también en la
acción dirigida a pedir justicia o a
aclarar la verdad.

No es lo mismo buscar la verdad y la
justicia desde el rencor que desde la
caridad. El rencor abre la posibilidad
de que la justicia degenere en
venganza y del surgimiento de



nuevas ofensas. La justicia alentada
desde el perdón alcanza mejor su
propio fin. Por su parte, la
indagación de la verdad podría
convertirse en la acumulación de
motivos que validen el propio
resentimiento, en vez de en la
rememoración ya transformada por
el amor a la que ahora, al conocer
toda la verdad, se añaden nuevas
revelaciones. Es difícil permanecer
en la caridad y la serenidad durante
la consecución de justicia y verdad,
porque se revive el pasado ofensivo y
sus efectos.

Por otra parte, las medidas que hay
que adoptar ante una ofensa no son
siempre idénticas. Es propio de la
caridad equilibrar la intensidad de la
participación de las demás virtudes,
conformando la actuación final
según las circunstancias. Como
señalan Burkhart y López, «la
caridad con esas personas [los
ofensores] puede exigir a veces



poner los medios para impedir que
hagan el mal, pero otras puede llevar
a no impedírselo»[48].

Así, en el caso de los ataques
personales, san Josemaría no
respondía, pero sí lo hacía cuando se
trataba de la Obra o de hijas o hijos
suyos, y don Álvaro procuraba actuar
de la misma manera[49].

Con relación a la Obra, se conservan
una buena cantidad de testimonios
que refieren entrevistas de don
Álvaro cuyo objetivo era explicar la
Obra, deshacer malentendidos o
mostrar la verdad ante falsedades. El
origen de los encuentros era muchas
veces una calumnia que llegaba a sus
oídos o a los de san Josemaría. En
ocasiones se lograba desactivar el
malentendido o la calumnia y en
otras no, pero se cumplía con un
deber de justicia. No fue poco el
tiempo y el esfuerzo invertidos por
don Álvaro en esta labor a lo largo de



su vida. Su caridad y sencillez, junto
con la coherencia al defender la
verdad[50], transformaron muchas
relaciones en amistades para toda la
vida[51].

En la misma línea de amor a la
verdad y fortaleza se encuentra la
interpelación en el Parlamento
italiano de tres diputados que
pretendían aplicar al Opus Dei la
legislación de las sectas. «Aun
cuando el eco de la polémica se
extinguió, el Siervo de Dios insistió
ante las autoridades civiles italianas
para que fuese públicamente
proclamada la verdad»[52]. Y así fue.
Cuando estaba en juego la verdad
sobre la Obra, arrostraba cualquier
obstáculo y llegaba hasta donde
fuera necesario para que la verdad
fuera proclamada[53].

En cambio, en otras circunstancias,
después de una campaña
denigratoria de la cadena de



televisión alemana WDR en 1983,
donde en una serie de programas se
«calificó al Opus Dei de secta
religiosa y de sociedad secreta de
mucha peligrosidad social […], el
Opus Dei demandó ante los
tribunales civiles a los autores de
aquellas gravísimas calumnias. […]
Los Tribunales dieron la razón al
Opus Dei declarando que las acciones
de WDR constituían una lesión de los
derechos fundamentales de la
persona»[54].

Contemporáneamente a los episodios
citados, don Álvaro ayudaba a sus
hijos a mantener un alto sentido
sobrenatural y a perdonar. Lo pedía
en las cartas que les enviaba o en los
encuentros que mantenía con ellos.
Exigía caridad heroica y se metía en
la piel de quienes sufrían y de sus
necesidades.

Don Álvaro, como un padre bueno,
acompañaba y transmitía paz y



serenidad a sus hijos. Como
indicación de conducta práctica,
vivió y enseñó lo aprendido de san
Josemaría: no hablar entre los fieles
de la Obra de las ofensas, para evitar
siquiera la ocasión de faltar a la
caridad contra los ofensores y no
malgastar energías que debían
orientarse a la evangelización[55].

Impulsaba a continuar con el trabajo
apostólico sin abatirse por las
contrariedades. Por ejemplo, escribía
a sus hijos de Alemania tras la
publicación de un libro calumnioso:
«Sembrad incansablemente la paz y
el amor de Cristo en tantos corazones
que están esperando una voz que los
remueva. Sed indómitos. No os dejéis
intimidar por esas voces
farisaicas»[56]. Procuraba también
acompañarles físicamente. «Mons.
Del Portillo acompañó de cerca a sus
hijos alemanes en esos momentos,
viajando con frecuencia y
alentándoles a tener confianza en



Dios y a no dejarse atemorizar
[…]»[57]. «Durante aquellos años de
contradicciones hizo quince viajes a
Austria» y «entre 1987 y 1993 viajó a
Suiza cuarenta y siete veces»[58].

Sus llamadas a la paz, fundada en la
confianza en Dios, son también
abundantes. En un intento de
transmitir serenidad a quien
pensaba que podía necesitarla,
escribía en 1980 a Florencio Sánchez-
Bella, después de recibir la noticia
del atentado terrorista contra la
Universidad de Navarra antes citado:
«Me he quedado con mucha paz, y
esta noche ha sido cuando mejor he
dormido desde que llegué a Londres.
Por lo tanto, hijas e hijos, ¡mucha
paz!»[59].

Testigo de perdón en un mundo
conflictivo: la fraternidad
creadora

Conmueve releer un testimonio
sobre don Álvaro de los primeros



años treinta: «Tengo grabada en la
memoria la imagen de Álvaro, con
uno de aquellos pobres niños entre
los brazos, por las calles de Madrid,
dirigiéndose al Asilo»[60]. Eran
varios hermanos pequeños que
Álvaro y un amigo encontraron
abandonados en unas chabolas, pues
sus padres habían sido detenidos por
la policía. Como decía don Álvaro, «el
contacto con la miseria humana
produce un choque, que es lo que me
preparó para cuando me
presentaron a nuestro Padre»[61].

El perdón y la misericordia son
parientes cercanos. Don Álvaro,
como san Josemaría, y este es otro
paralelismo entre ellos, tuvieron
como escuela de misericordia la
pobreza extrema de grandes zonas
de Madrid. Dios preparaba a Álvaro
para el futuro, dándole un corazón
capaz de amar, de comprender y de
perdonar. De los numerosos
testimonios recogidos a lo largo de su



vida, se desprende la respuesta de
caridad heroica que dio en todo
momento, no sin esfuerzo.

El Opus Dei ha recibido del Fundador
y de Álvaro, en su fidelidad a san
Josemaría al vivir la caridad con el
prójimo que ofende, un legado
trascendental. Es una herencia de la
que siempre se puede tomar mayor
conciencia, para conservarla y
transmitirla tal y como se ha recibido
y que garantiza también la unidad de
la Prelatura.

Resumiendo sus actitudes, el camino
después de la ofensa sería: dolerse
por la ofensa a Dios, pensar en lo que
Dios perdona a cada uno, perdonar
desde el primer instante, perdonar
de todo corazón, rezar por el ofensor,
callar, trabajar, sonreír (no perder la
alegría), serenidad y paz. Desde esas
actitudes considerar la reclamación
de justicia y verdad.



Este modo concreto de perdonar
podría servir para toda mujer y
hombre, especialmente para los
cristianos de la Iglesia de hoy. «Cristo
no redime solamente la persona
individual, sino también las
relaciones sociales entre los
hombres»[62]. Los cristianos han de
salir del soliloquio de la culpa para
entrar en el diálogo del perdón. El
cristiano no es un ingenuo que cree
que por perdonar las ofensas, éstas
van a desaparecer del mundo, ni
siquiera de su pequeña galaxia de
relaciones. Pero sí sabe que el
perdón, como forma de amor, añade
siempre un registro intangible e
inesperado.

El desarrollo de la caridad va
siempre más lejos de cualquier
recurso humano ideado para
resolver conflictos, como la
negociación o los equilibrios de
fuerza, medios que muchas veces
habrá que promover. Si no hay



perdón, la ruta y el destino ya están
marcados. El «mandamiento nuevo»
apunta, no sólo a la relación en sí,
sino también a modos nuevos y
prácticos de transformar los
conflictos donde parecía que no
cabía solución. Si permitimos que la
caridad despliegue todo su potencial,
entonces «el Espíritu Santo posee
una inventiva infinita, propia de una
mente divina, que provee a desatar
los nudos de los sucesos humanos,
incluso los más impenetrables»[63].
Es la fraternidad creadora.

El Papa Francisco señala, entre las
propuestas para la nueva
evangelización «desarrollar un
nuevo discurso de la
credibilidad»[64]. Parte
del«discurso» pasa por promover un
nuevo circuito de valores entre las
personas, de forma que el amor
entre los cristianos continúe siendo
un signo reconocible de su identidad.



El ejemplo de perdón de Álvaro del
Portillo será muy útil para recuperar
el perfil hoy deformado, de un acto
inspirado por el amor, no
determinado por un sentimiento ni
asociado a la debilidad o al temor. En
el perdón así otorgado, la caridad
establece la medida de la verdad y la
justicia. El perdón cubre también el
trecho que la verdad y la justicia
deberían recorrer cuando no son
posibles. El perdón es entonces el
nivelador final.

- Comunicación pronunciada por
Jaime Cárdenas en el Congreso con
motivo del Centenario de Álvaro del
Portillo, en la Universidad Pontificia
de la Santa Cruz (12-14 de marzo de
2014).

- ESC - Edizioni Santa Croce.

https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.edizionisantacroce.it/


[1] C. MCCARTHY, No es país para
viejos, Mondadori, Barcelona, 2006,
p. 127.

[2]“[…] Las impresiones que
conservo de aquellas y otras
ocasiones de contacto con don Álvaro
son las de una persona […] muy
serena y completamente pacífica”,
Perfil Cronológico-Espiritual del
Siervo de Dios Mons. Álvaro del
Portillo, Obispo Prelado del Opus Dei
(1914-1994), Postulación de la Causa,
Roma, 2002, Carta del Cardenal
Cassidy a Mons. Javier Echeverría, p.
156. Cfr. también, en p. 68, la misma
idea con relación a la época de las
calumnias en los años cuarenta del
siglo XX en España.

[3] “La fortaleza de Mons. Álvaro del
Portillo […] era una característica
principal de su personalidad”, Perfil
Cronológico-Espiritual, p. 233. “Don
Álvaro fue, desde joven, un hombre
valiente”, J. ORLANDIS, Mis



recuerdos, Primeros tiempos del
Opus Dei en Roma, Rialp, Madrid,
2005, p. 44.

[4]SAN JOSEMARÍA, Surco, n. 59, 
www.escrivaobras.org (consultada el
20/12/13).

[5]Perfil Cronológico-Espiritual,
testimonio del Cardenal Deskur, pp.
233-234.

[6]JUAN PABLO II, Mensaje de la
Jornada Mundial de la Paz, Ofrece el
perdón, recibe la paz, 1/01/1997, 
www.vatican.va (consultada el
30/11/13).

[7]Mt 5, 44.

[8]Cfr., M.E. MCCULLOUGH, L.M.
ROOT, & A.D. COHEN, Writing about
the personal benefits of a
transgression facilitates forgiveness,
«Journal of Consulting and Clinical
Psychology»,74 (2006),
2887-897.Agradezco la aportación a

https://www.escrivaobras.org
https://www.vatican.va


Patricia Díez Deustua, Psicóloga
Clínica y Terapeuta Familiar
(Universidad Internacional de
Cataluña).

[9] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, Un hombre fiel, Rialp,
Madrid, 2012, pp. 33-34.

[10] Cfr., J. MEDINA,Álvaro del
Portillo, pp. 78-80.

[11] J. MEDINA,Álvaro del Portillo,
pp. 78-80.

[12] J. MEDINA,Álvaro del Portillo,
pp. 78-80.

[13]Cfr., J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 107-173, para una
panorámica de la vida de Álvaro del
Portillo durante la Guerra Civil
Española.

[14]Perfil Cronológico-Espiritual,p.
48. “Al terminar la Guerra Civil,
Álvaro siguió el ejemplo ofrecido por



san Josemaría: perdonar y olvidar,
rezar por los de un bando y por los
del otro, contribuir al bien común
con su trabajo personal”,J.
MEDINA,Álvaro del Portillo, p. 180.

[15]Perfil Cronológico-Espiritual,p.
48.

[16] Para un relato de esta época, cfr.
A. VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador
del Opus Dei, Vol. II, Rialp, Madrid,
2002, pp. 451-553. Por lo que se
refiere a don Álvaro en este periodo,
cfr. J. MEDINA,Álvaro del Portillo, pp.
203-209.

[17]Perfil Cronológico-Espiritual,p.
68.

[18]“Álvaro es un modelo, y el hijo
mío que más ha trabajado y más ha
sufrido por la Obra”,Perfil
Cronológico-Espiritual,p. 231. Son
palabras de san Josemaría.



[19] J. MEDINA,Álvaro del Portillo, p.
205.

[20] Cfr. J. CÁRDENAS, San Josemaría,
maestro de perdón, en «Romana», n.
52, Roma, 2011, p. 186-187.

[21] La organización terrorista ETA
(Euskadi y Libertad), socialista e
independentista, nace en 1958 en el
País Vasco, España, y cuenta con un
largo historial de violencia.

[22] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 573-579, para una visión
de conjunto de las contradicciones en
los años ochenta del siglo pasado.

[23]Perfil Cronológico-
Espiritual,testimonio del Cardenal
Cheli, p. 233.

[24] P. RICOEUR, La historia, la
memoria, el olvido, Trotta, Madrid,
2005.

[25] P. RICOEUR, La historia, p. 598.



[26] P. RICOEUR, La historia, p. 598.

[27] J. MEDINA,Álvaro del
Portillo,“Carta 28-XI-1982”, n. 18, p.
505.

[28]SAN JOSEMARÍA, Surco, n. 804, 
www.escrivaobras.org (consultada el
20/12/2013).

[29] Palabras de san Josemaría
tomadas de “Apuntes de la
predicación, 18-V-1974”, citadas en E.
BURKHART-J. LÓPEZ, Vida cotidiana
y santidad en la enseñanza de San
Josemaría, Vol. II, Rialp, Madrid,
2011, p. 334.

[30] Mt 18, 35. “[…] El corazón es
considerado como el resumen y la
fuente, la expresión y el fondo último
de los pensamientos, de las palabras,
de las acciones”, SAN JOSEMARÍA, Es
Cristo que pasa, n. 164, 
www.escrivaobras.org (consultada el
15/12/2013).

https://www.escrivaobras.org
https://www.escrivaobras.org


[31] J. BURGGRAF, El arte de
perdonar, artículo publicado en
«Diálogos Almudí», 6/06/2004.

[32] J. BURGGRAF, El arte de
perdonar, artículo publicado en
«Diálogos Almudí», 6/06/2004.

[33]“La caridad, infundida por Dios
en el alma, transforma desde dentro
la inteligencia y la voluntad”, SAN
JOSEMARÍA, Es Cristo que pasa,
edición crítico-histórica preparada
por Antonio ARANDA, Rialp, Madrid,
2013, p. 442. Cfr. también el
comentario del autor de la edición
crítica.

[34] J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
testimonio de Francisco Ponz, nota
118, p. 137.

[35]Lc 23, 34.

[36]A. DEL PORTILLO, Carta a
Florencio Sánchez-Bella, Vicario del
Opus Dei en España, Roma,



1/07/1979, con motivo del atentado
de ETA al Santuario de Torreciudad
(España) el 26/06/1979, Archivo
General de la Prelatura (AGP). Cfr.
también J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, p. 448.

[37]Mt 5, 44.

[38] “Hay testimonios conmovedores
de los fieles de África, testimonios
concretos de sufrimientos y
reconciliación en las tragedias de la
historia reciente del continente”,
BENEDICTO XVI, Africae Munus, n.
20. Cfr. también el Message des
Évêques de Centrafrique aux fidèles
chrétiens, aux hommes et aux
femmes de bonne volonté,
08/01/2014, en 
www.journaldebangui.com
(consultada el 15/01/2014).

[39]FRANCISCO, Evangelii Gaudium,
24/11/2013, n. 119, www.vatican.va
(consultada el 03/01/2014).

https://www.journaldebangui.com
https://www.vatican.va


[40]Is 1, 17. San Josemaría utilizó a
menudo la cita en su predicación,
por ejemplo en Amigos de Dios, n. 91,
www.escrivaobras.org (consultada el
15/01/2014).

[41] Sobre el perdón en san
Josemaría, cfr. J. CÁRDENAS, San
Josemaría, maestro de perdón, en
«Romana», 52 (2011) pp. 174-189 y 53
(2011) pp. 352-373.

[42] J. MEDINA,Álvaro del Portillo, p.
580.

[43] A. DEL PORTILLO, Carta a
Florencio Sánchez Bella, Vicario del
Opus Dei en España, Londres,
13/07/1980, después de recibir la
noticia de un atentado de ETA contra
la Universidad de Navarra, AGP.

[44] J. ORLANDIS, Años de juventud
en el Opus Dei, Rialp, Madrid, 5ª
edición, p. 184.

https://www.escrivaobras.org


[45] A. DEL PORTILLO, Carta a
Florencio Sánchez Bella, Vicario del
Opus Dei en España, Roma, 1/07/79,
después de recibir la noticia del
atentado contra el Santuario del
Torreciudad, AGP.

[46]M. CRESPO, El perdón, una
investigación filosófica, Encuentro,
Madrid, 2004, p. 93.

[47] A. DEL PORTILLO, Carta a Maite
Letamendía, Roma, 16/10/76, con
motivo del asesinato de su marido
Juan María de Araluce, junto con sus
escoltas, el 04/10/76, AGP. Araluce era
Presidente de la Diputación de
Guipúzcoa (España). Tanto Maite
como Juan María eran
supernumerarios del Opus Dei.

[48] E. BURKHART-J. LÓPEZ, Vida
cotidiana, Vol. II, p. 336.

[49] Cfr. Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del



Opus Dei, Palabra, Madrid, 1994, p.
104, testimonio de Mons. Laureano
Castán Lacoma.

[50] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, p. 577, nota 66, una carta de
don Álvaro a Hans Urs Von Balthasar
de 1984 en la que le pedía una
rectificación pública por unas
declaraciones deformadas sobre la
Obra.

[51] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, p. 208, donde se relata la
entrevista de don Álvaro con el
Nuncio en España, Mons. Gaetano
Cicognani en 1941 y que fue el
comienzo de una larga amistad.

[52]Perfil Cronológico-Espiritual, p.
176, nota 11.

[53]Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 579-582, para una
relación de los hechos.



[54] Cfr., J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, p. 574, donde se relata la
campaña de WDR.

[55] Cfr., J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, p. 574.

[56]J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
Carta a César Ortiz-Echagüe, Roma,
10/02/1986, nota 60, p. 575.

[57]J. MEDINA, Álvaro del Portillo, p.
574.

[58] J. MEDINA, Álvaro del Portillo, p.
576.

[59] A. DEL PORTILLO, Carta a
Florencio Sánchez-Bella, Londres,
13/07/1980, AGP.

[60] J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
testimonio de Manuel Pérez, p. 78.

[61] J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
testimonio de Manuel Pérez, p. 78.



[62]FRANCISCO, Evangelii Gaudium,
178.

[63]FRANCISCO, Evangelii Gaudium,
178.

[64]FRANCISCO, Evangelii Gaudium,
132.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/alvaro-del-
portillo-y-el-perdon/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/es-hn/article/alvaro-del-portillo-y-el-perdon/
https://opusdei.org/es-hn/article/alvaro-del-portillo-y-el-perdon/
https://opusdei.org/es-hn/article/alvaro-del-portillo-y-el-perdon/

	Álvaro del Portillo y el perdón

