
opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (XII):
Frutos de la
fidelidad

La certeza de saberse siempre
con Dios es fuente viva de
esperanza, de la que brotan sin
parar nuevos manantiales de
alegría y de paz que fecundan
nuestra vida y la de los que nos
rodean.

19/08/2019



Escucha el artículo Algo grande y
que sea amor (XII): Frutos de la
fidelidad

Descarga el libro electrónico: «Algo
grande y que sea amor»

El libro de los Salmos arranca con un
canto a la fecundidad de quien
procura ser fiel a Dios y a su ley, y no
se deja llevar por el ambiente que
promueven los impíos: «Será como
un árbol plantado al borde de la
acequia, que da fruto a su tiempo, y
no se marchitan sus hojas: cuanto
hace prospera» (cfr. Sal 1,1-3). En
realidad, se trata de una enseñanza
constante en la Escritura: «El hombre
fiel será muy alabado» (Pr 28,20);
«quien siembra justicia, tendrá
recompensa segura» (Pr 11,18). Todas
las obras de Dios son fecundas, como
lo son las vidas de quienes

https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/


responden a su llamada. El Señor lo
recordó a los apóstoles en la última
cena: «Yo os he elegido a vosotros, y
os he destinado para que vayáis y
deis fruto, y vuestro fruto
permanezca» (Jn 15,16). Lo único que
nos pide es que permanezcamos
unidos a Él como los sarmientos a la
vid, pues «el que permanece en mí y
yo en él, ése da mucho fruto» (Jn
15,6).

A lo largo de los siglos, los santos han
experimentado igualmente la
generosidad de Dios. Santa Teresa,
por ejemplo, escribía: «No suele Su
Majestad pagar mal la posada si le
hacen buen hospedaje»[1]. A quienes
le son fieles, les ha prometido que les
recibirá en su Reino con palabras
llenas de cariño: «Muy bien, siervo
bueno y fiel; como has sido fiel en lo
poco, yo te confiaré lo mucho: entra
en la alegría de tu señor» (Mt 25,21).
Sin embargo, Dios no espera al Cielo
para premiar a sus hijos, sino que ya



en esta vida los va introduciendo en
esa alegría divina con muchas
bendiciones, con frutos de santidad y
virtudes, sacando lo mejor de cada
persona y de sus talentos;
ayudándonos a no detenernos
demasiado en nuestra fragilidad y a
confiar cada vez más en el poder de
Dios. Además, a través de sus hijos el
Señor bendice también a quienes les
rodean. Dios se goza en ello: «porque
en esto es glorificado mi Padre, en
que deis mucho fruto» (Jn 15,8).

Vamos a repasar en estas páginas
algunos frutos que produce nuestra
fidelidad, tanto en nuestra vida como
en la de los demás. Ojalá estos frutos,
y muchos otros que solo Dios conoce,
nos estimulen a no interrumpir
nunca la acción de gracias a Dios por
sus cuidados y su cercanía. También
así aprenderemos a disfrutar cada
día más de ese amor.

Un cielo dentro de nosotros



Tan solo unas semanas antes de
marcharse al Cielo, decía san
Josemaría a un grupo de hijos suyos:
«Ha querido el Señor depositar en
nosotros un tesoro riquísimo. (…) En
nosotros habita Dios, Señor Nuestro,
con toda su grandeza. En nuestros
corazones hay habitualmente un
Cielo»[2]. El Señor lo había
prometido a los apóstoles: «Si alguno
me ama, guardará mi palabra, y mi
Padre le amará, y vendremos a él y
haremos morada en él» (Jn 14,23).
Este es el principal don que Dios nos
ofrece: su amistad y su presencia en
nosotros.

Cada día podemos contemplar con
ojos nuevos en la oración esta verdad
de la presencia divina en nosotros, y
cuidarla en nuestra memoria. Llenos
de asombro y de agradecimiento,
trataremos entonces de corresponder
como buenos hijos al cariño inmenso
que Dios nos tiene. Porque el Señor
«no baja del cielo un día y otro día



para quedarse en un copón dorado,
sino para encontrar otro cielo que le
es infinitamente más querido que el
primero: el cielo de nuestra alma,
creada a su imagen y templo vivo de
la adorable Trinidad»[3]. Solo con
este regalo divino podemos sentirnos
infinitamente pagados; y también
seguros de la alegría que damos a
Dios con nuestra fidelidad.

Cuando viene el cansancio físico o
moral, cuando arrecian los embates y
dificultades, es momento de recordar
de nuevo que, «si Dios habita en
nuestra alma, todo lo demás, por
importante que parezca, es
accidental, transitorio; en cambio,
nosotros, en Dios, somos lo
permanente»[4]. La certeza de que
Dios está conmigo, en mí; y de que yo
estoy en él (cfr. Jn 6,56) es fuente de
una seguridad interior y una
esperanza que no es posible explicar
humanamente. Esta convicción nos
va haciendo cada vez más sencillos



—como niños— y nos da una visión
amplia y confiada, un interior
destensado y alegre. Del fondo del
alma brotan entonces la alegría y la
paz, como frutos naturales de la
fidelidad y de la entrega. Estos frutos
son tan importantes y tienen tanta
fuerza evangelizadora que san
Josemaría los pedía a diario al Señor
en la santa Misa, para él y para todas
sus hijas e hijos[5].

Tenemos un Cielo dentro de nosotros
para llevarlo a todas partes: a
nuestra casa, al lugar de trabajo, al
descanso, a las reuniones con los
amigos… «En nuestros días, en los
que se percibe frecuentemente una
ausencia de paz en la vida social, en
el trabajo, en la vida familiar… es
cada vez más necesario que los
cristianos seamos, con expresión de
san Josemaría, “sembradores de paz
y de alegría”»[6]. Sabemos por
experiencia que esa paz y esa alegría
no son nuestras. Por eso procuramos



cultivar la presencia de Dios en
nuestros corazones, para que sea Él
quien nos colme y quien comunique
sus dones a quienes nos rodean. Y la
eficacia de esa sencilla siembra es
segura, aunque su alcance es
imprevisible: «La paz del mundo,
quizá, depende más de nuestras
disposiciones personales, ordinarias
y perseverantes, por sonreír,
perdonar y quitarnos importancia,
que de las grandes negociaciones
entre los Estados, por muy
importantes que sean»[7].

Corazón firme y misericordioso

Cuando dejamos que la presencia de
Dios arraigue y fructifique en
nosotros —en cierto modo, eso es la
fidelidad—, adquirimos
progresivamente una «firmeza
interior» desde la que se hace posible
ser pacientes y mansos ante las
contrariedades, los imprevistos, las
situaciones molestas, nuestros



propios límites y los de lo demás.
Decía san Juan María Vianney que
«nuestras faltas son granos de arena
al lado de la grande montaña de la
misericordia de Dios»[8]. Esta
convicción permite reaccionar cada
vez más como Dios reacciona ante las
mismas personas y circunstancias,
con mansedumbre y misericordia,
sin inquietarnos cuando no
responden a nuestras previsiones y
gustos inmediatos. Descubrimos, en
definitiva, que todos los sucesos son
de alguna forma «vehículos de la
voluntad divina y deben ser
recibidos con respeto y amor, con
alegría y paz»[9]. De este modo, poco
a poco, adquirimos una mayor
facilidad para rezar, disculpar y
perdonar, como hace el Señor, y
recuperamos pronto la paz, si la
perdemos.

En ocasiones, puede parecernos
pusilánime esta disposición a
cultivar la mansedumbre y la



misericordia en nuestro corazón ante
las miserias ajenas que nos parecen
denunciables o ante la malicia de
algunos que pretenden hacer daño.
Recordemos, sin embargo, cómo
Jesús reprende a los discípulos
cuando sugieren enviar un castigo
del cielo sobre los samaritanos que
no lo reciben (cfr. Lc 9,55). «El
programa del cristiano —el
programa del buen Samaritano, el
programa de Jesús— es un “corazón
que ve”. Este corazón ve dónde se
necesita amor y actúa en
consecuencia»[10]. Nuestra
misericordia paciente, que no se
irrita ni se queja ante la
contrariedad, se convierte así en
bálsamo con el que Dios sana a los
contritos de corazón, venda sus
heridas (cfr. Sal 147,3) y les hace más
fácil y llevadero el camino de la
conversión.

Una eficacia que no podemos
imaginar



Cultivar y dar a conocer la propia
imagen y el perfil personal ante los
demás se ha convertido hoy en un
requisito a veces indispensable para
estar presentes y tener impacto en
los diversos ámbitos de las redes
sociales y laborales. Sin embargo, si
perdemos de vista que vivimos en
Dios, que Él «está junto a nosotros de
continuo»[11], este interés puede
derivar en una obsesión más o
menos sutil por sentirse aceptados,
reconocidos, seguidos e incluso
admirados. Se siente entonces una
necesidad constante de verificar el
valor y trascendencia que tiene todo
lo que hacemos o decimos.

Este afán por ser reconocidos y por 
tocar nuestra valía responde en
realidad, aunque sea de un modo
tosco, a una verdad profunda. Y es
que de hecho valemos mucho; tanto,
que Dios ha querido dar su vida por
cada uno. Sin embargo, sucede que
muy fácilmente nos ponemos a 



exigir, aun de modos muy sutiles, el
amor y el reconocimiento que solo
podemos acoger. Tal vez por eso el
Señor quiso señalar en el Sermón de
la Montaña: «Guardaos de hacer
vuestra justicia delante de los
hombres con el fin de que os vean, de
otro modo no tendréis recompensa
de vuestro Padre que está en los
cielos» (Mt 6,1). Y aún más
radicalmente: «que no sepa tu mano
izquierda lo que hace tu
derecha» (Mt 6,3).

Este riesgo de exigir el Amor en lugar
de acogerlo irá perdiendo fuerza en
nosotros si actuamos con el
convencimiento de que Dios
contempla nuestra vida con cariño
detallado —porque el cariño está en
los detalles—. «Si quieres tener
espectadores de las cosas que haces,
ahí los tienes: los ángeles, los
arcángeles y hasta el mismo Dios del
Universo»[12]. Se experimenta
entonces en el alma la autoestima de



quien se sabe siempre acompañado y
no necesita así de especiales
estímulos externos para confiar en la
eficacia de su oración y de su vida; y
esto tanto si son conocidas de
muchos, como si pasan
desapercibidas para la inmensa
mayoría. Nos bastará tener presente
la mirada de Dios y sentir dirigidas a
cada uno de nosotros las palabras de
Jesús: «y tu Padre, que ve en lo
escondido, te recompensará» (Mt
6,4).

Podemos aprender mucho, en este
sentido, de los años escondidos de
Jesús en Nazaret. Allí pasó la mayor
parte de su vida en la tierra. Bajo la
atenta mirada de su Padre del Cielo,
de la Virgen María y de san José, el
Hijo de Dios estaba ya realizando en
silencio, y con una eficacia infinita, la
Redención de la humanidad. Pocos lo
veían, pero ahí, desde un modesto
taller de artesano, en una pequeña
aldea de Galilea, Dios estaba



cambiando para siempre la historia
de los hombres. Y nosotros también
podemos tener esa fecundidad de la
vida de Jesús, si le transparentamos,
si le dejamos amar en nuestra vida,
con esa sencillez.

Desde lo escondido de cada Sagrario,
desde lo hondo de nuestro corazón,
Dios sigue cambiando el mundo. Por
eso nuestra vida de entrega, en unión
con Dios y con los demás, adquiere
por la Comunión de los Santos una
eficacia que nosotros no podemos
imaginar ni medir. «No sabes si has
progresado, ni cuánto… —¿De qué te
servirá ese cálculo…? —Lo
importante es que perseveres, que tu
corazón arda en fuego, que veas más
luz y más horizonte...: que te afanes
por nuestras intenciones, que las
presientas —aunque no las conozcas
—, y que por todas reces»[13].

Dios es el de siempre



San Pablo animaba a los cristianos a
ser fieles, a no preocuparse de ir a
contracorriente y a trabajar con la
mirada puesta en el Señor: «Así pues,
hermanos míos amados, manteneos
firmes, inconmovibles, abundando
siempre en la obra del Señor,
teniendo siempre presente que
vuestro trabajo no es en vano en el
Señor» (1 Co 15,58). San Josemaría
repetía de diversas maneras la
misma exhortación del apóstol: «Si
sois fieles, podéis llamaros
vencedores. En vuestra vida no
conoceréis derrotas. No existen los
fracasos, si se obra con rectitud de
intención y queriendo cumplir la
Voluntad de Dios. Con éxito o sin él
hemos triunfado, porque hemos
hecho el trabajo por Amor»[14].

En cualquier camino vocacional
puede suceder que, al cabo de un
tiempo de entrega, sintamos la
tentación del desaliento. Pensamos
quizá que no hemos sido muy



generosos hasta entonces, o que
nuestra fidelidad da poco fruto y que
tenemos poco éxito apostólico. Es
bueno recordar en esos casos lo que
Dios nos ha asegurado: «Mis elegidos
nunca trabajarán en vano» (Is 65,23).
San Josemaría lo expresaba así: «ser
santo entraña ser eficaz, aunque el
santo no toque ni vea la eficacia»[15].
Dios permite en ocasiones que sus
fieles sufran pruebas y dificultades
en su labor, para hacer más bella su
alma, más tierno su corazón. Cuando,
a pesar de nuestra ilusión por
agradar a Dios, nos desanimemos o
nos cansemos, no dejemos de
trabajar con sentido de misterio:
teniendo presente que nuestra
eficacia es «muchas veces invisible,
inaferrable, no puede ser
contabilizada. Uno sabe bien que su
vida dará frutos, pero sin pretender
saber cómo, ni dónde, ni cuándo. (…)
Sigamos adelante, démoslo todo,
pero dejemos que sea Él quien haga



fecundos nuestros esfuerzos como a
Él le parezca»[16].

El Señor nos pide trabajar con
abandono y confianza en sus fuerzas
y no en las nuestras, en su visión de
las cosas y no en nuestra limitada
percepción. «Cuando te abandones
de verdad en el Señor, aprenderás a
contentarte con lo que venga, y a no
perder la serenidad, si las tareas —a
pesar de haber puesto todo tu
empeño y los medios oportunos— no
salen a tu gusto... Porque habrán
“salido” como le conviene a Dios que
salgan»[17]. La conciencia de que
Dios lo puede todo y de que Él ve y
atesora todo el bien que hacemos,
por muy pequeño y escondido que
pueda parecer, nos ayudará «a estar
seguros y optimistas en los
momentos duros que puedan surgir
en la historia del mundo o en nuestra
existencia personal. Dios es el de
siempre: omnipotente, sapientísimo,
misericordioso; y en todo momento



sabe sacar, del mal, el bien; de las
derrotas, grandes victorias para los
que confían en Él»[18].

De la mano de Dios, vivimos en
medio del mundo como hijos suyos, y
nos vamos convirtiendo en
sembradores de paz y de alegría para
todos los que viven a nuestro
alrededor. Ese es el trabajo paciente,
artesanal, que Dios realiza en
nuestros corazones. Dejemos que
ilumine todos nuestros pensamientos
y que inspire todas nuestras
acciones. Es lo que hizo nuestra
Madre la Virgen, feliz de ver las cosas
grandes que el Señor hacía en su
vida. Ojalá sepamos también
nosotros decir cada día como Ella: 
Fiat!, hágase en mí según tu palabra
(Lc 1,38).

Pablo Edo



[1] Santa Teresa de Jesús, Camino de
perfección, cap. 34.

[2] Cfr. S. Bernal, Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del fundador del Opus Dei, Rialp,
Madrid 1980, p. 361.

[3] Santa Teresa de Lisieux, Historia
de un alma, cap. 5.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
92.

[5] Cfr. J. Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría Escrivá, Madrid,
Rialp 2000, p. 229.

[6] F. Ocáriz, Homilía, 12-V-2017.

[7] Ibidem.

[8] Citado en G. Bagnard, «El Cura de
Ars, apóstol de la misericordia», 
Anuario de Historia de la Iglesia 19
(2010) p. 246.



[9] Instrucción mayo-1935 — 14-
IX-1950, n. 48.

[10] Benedicto XVI, Enc. Deus Caritas
est (25-XII-2005), n. 31.

[11] San Josemaría, Camino, n. 267.

[12] San Juan Crisóstomo, Homilías
sobre san Mateo, 19.2 (PG 57, 275).

[13] San Josemaría, Forja, n. 605.

[14] San Josemaría, A solas con Dios,
n. 314 (AGP, Biblioteca, P10).

[15] Forja, n. 920.

[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 279.

[17] San Josemaría, Surco, n. 860.

[18] D. Javier, Carta pastoral, 4-
XI-2015.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/algo-grande-y-
que-sea-amor-frutos-de-la-fidelidad/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/algo-grande-y-que-sea-amor-frutos-de-la-fidelidad/
https://opusdei.org/es-hn/article/algo-grande-y-que-sea-amor-frutos-de-la-fidelidad/
https://opusdei.org/es-hn/article/algo-grande-y-que-sea-amor-frutos-de-la-fidelidad/

	Algo grande y que sea amor (XII): Frutos de la fidelidad

