
opusdei.org

3 preguntas de los
jóvenes al Papa

¿Es posible hacer de mi vida
algo hermoso y grande? ¿qué
quiere decir ser mirados con
amor por Jesús? ¿cómo puedo
encontrar la fuerza para las
decisiones valientes, y quien
puede ayudarme? Son las 3
preguntas a las que ha
respondido el Papa ante 75.000
jóvenes.

31/03/2010

- Padre Santo el joven del Evangelio
preguntó a Jesús: maestro bueno, ¿qué



debo hacer para tener la vida eterna?
Yo no sé siquiera qué es la vida eterna.
No consigo imaginármela, pero sé una
cosa: no quiero tirar mi vida, quiero
vivirla hasta el fondo, y no estar sola.
Tengo miedo de que esto no suceda,
tengo miedo de pensar sólo en mí
misma, de equivocarme en todo y de
encontrarme sin una meta que
alcanzar, viviendo al día. ¿Es posible
hacer de mi vida algo hermoso y
grande?

Queridos jóvenes, antes de responder
a la pregunta quisiera decir gracias
de corazón por toda vuestra
presencia, por este maravilloso
testimonio de fe, de querer vivir en
comunión con Jesús, por vuestro
entusiasmo en el seguir a Jesús y
vivir bien. ¡Gracias!

Y ahora la pregunta. Usted nos ha
dicho que no sabe qué es la vida
eterna y que no sabe imaginársela.
Ninguno de nosotros es capaz de



imaginar la vida eterna, porque está
fuera de nuestra experiencia. 

Con todo, podemos comenzar a
comprender qué es la vida eterna, y
creo que usted, con su pregunta, nos
ha dado una descripción de lo
esencial de la vida eterna, es decir,
de la verdadera vida: no tirar la
vida, vivirla en profundidad, no
vivir para sí mismos, no vivir al
día, sino vivir realmente la vida en
su riqueza y en su totalidad. ¿Y
cómo hacer? Esta es la gran cuestión,
con la que el rico del Evangelio vino
al Señor (cfr Mc 10,17). A primera
vista, la respuesta del Señor parece
muy seca. En resumen, dice: observa
los mandamientos (cfr Mc 10,19).
Pero detrás, si reflexionamos bien, si
escuchamos bien al Señor, en la
totalidad del Evangelio, encontramos
la gran sabiduría de la Palabra de
Dios, de Jesús. Los mandamientos,
según otra Palabra de Jesús, se
resumen en este único: amar a Dios



con todo el corazón, con toda la
razón, con toda la existencia y amar
al prójimo como a sí mismo. 

Amar a Dios, supone conocer a
Dios, reconocer a Dios. Y este es el
primer paso que debemos hacer:
intentar conocer a Dios. Y así
sabemos que nuestra vida no existe
por casualidad, no es casualidad. Mi
vida es querida por Dios desde la
eternidad. Yo soy amado, soy
necesario. Dios tiene un proyecto
conmigo en la totalidad de la
historia; tiene un proyecto
precisamente para mi. Mi vida es
importante y también necesaria. El
amor eterno me ha creado en
profundidad y me espera.

Por tanto, este es el primer punto:
conocer, intentar conocer a Dios y
comprender así que la vida es un
don, que es bueno vivir. Después lo
esencial es el amor. Amar a este
Dios que me ha creado, que ha



creado este mundo, que gobierna
entre todas las dificultades del
hombre y de la historia, y que me
acompaña. Y amar al prójimo.

Los diez mandamientos a los que
Jesús apunta en su respuesta, son
sólo una explicitación del
mandamiento del amor. Son, por así
decirlo, reglas del amor, indican el
camino del amor con estos puntos
esenciales: la familia, como
fundamento de la sociedad; la vida,
que hay que respetar como don de
Dios; el orden de la sexualidad, de la
relación entre hombre y mujer; el
orden social, y finalmente, la verdad.

Estos elementos esenciales explicitan
el camino del amor, explicitan cómo
amar realmente y cómo encontrar el
camino recto. Por tanto, hay una
voluntad fundamental de Dios
para todos nosotros, que es
idéntica para todos nosotros. Pero
su aplicación es diversa en cada



vida, porque Dios tiene un
proyecto preciso con cada hombre.

San Francisco de Sales dijo una vez:
la perfección, es decir, ser bueno,
vivir la fe y el amor, es
sustancialmente una, pero con
formas muy distintas. Muy diversa es
la santidad de un cartujo y de un
político, de un científico o de
campesino, etc. Y así, para cada
hombre, Dios tiene su proyecto y yo
tengo que encontrar, en mis
circunstancias, mi manera de vivir
esta única y común voluntad de Dios,
cuyas grandes reglas están indicadas
en esta explicitación del amor. 

Y buscar también por tanto realizar
lo que es la esencia del amor, es
decir, no tomar mi vida para mí, sino
dar la vida; no “tener” la vida, sino
hacer de la vida un don, no
buscarme a mí mismo sino darme a
los demás. Esto es lo esencial, e
implica renuncias, es decir, salir de



mí mismo y no buscarme a mí
mismo. Y precisamente no
buscándome a mí mismo, sino
dándome para las cosas grandes y
verdaderas, encuentro la
verdadera vida. 

Así cada uno encontrará, en su vida,
las distintas posibilidades:
comprometerse en el voluntariado,
en una comunidad de oración, en un
movimiento, en la acción de su
parroquia, en su propia profesión.
Encontrar mi vocación y vivirla en
cada lugar es importante y
fundamental, sea uno un gran
científico o un campesino. Todo es
importante a los ojos de Dios: es
hermoso si se vive hasta el fondo con
ese amor que realmente redime al
mundo.

Para terminar quisiera contar una
pequeña historia de santa
Giuseppina Bakhita, esta pequeña
santa africana que en Italia encontró



a Dios y a Cristo, y que me produce
siempre una gran impresión. Era
monja en un convento italiano; un
día, el obispo del lugar visitó ese
monasterio, vio a esta pequeña
monja negra, de la que al parecer no
sabía nada, y dijo: “Hermana, ¿que
hace usted aquí?” Y Bakhita
respondió: “Lo mismo que hace usted,
excelencia”. El obispo, visiblemente
irritado, dijo: "¿Pero cómo, hermana,
hace lo mismo que yo?”. “Sí, – dice la
monja – ambos queremos hacer la
voluntad de Dios, ¿no es cierto?”.

Al final este es el punto esencial:
conocer, con ayuda de la Iglesia, de la
Palabra de Dios y de los amigos, la
voluntad de Dios, sea en sus grandes
líneas, comunes para todos, sea en la
concreción de mi vida personal. Así
la vida quizás no llegue a ser
demasiado fácil, pero sí hermosa y
feliz. Oremos al Señor para que nos
ayude siempre a encontrar su
voluntad y a seguirla con alegría.



- El Evangelio nos ha dicho que Jesús
miró a aquel joven y le amó. Padre
Santo, ¿qué quiere decir ser mirados
con amor por Jesús; cómo podemos
tener hoy también nosotros esta
experiencia? ¿Es de verdad posible
vivir esta experiencia también en esta
vida de hoy?

Naturalmente diré que sí, porque el
Señor está siempre presente y nos
mira a cada uno de nosotros con
amor. Sólo que nosotros tenemos que
hallar esta mirada y encontrarnos
con él. ¿Cómo hacer? 

Diría que el primer punto para
encontrarnos con Jesús, para tener
experiencia de su amor, es
conocerlo. Conocer a Jesús implica
varios caminos. Una primera
condición es conocer la figura de
Jesús como aparece en los
Evangelios, que nos dan un retrato
muy rico de la figura de Jesús, en las
grandes parábolas, pensemos en el



hijo pródigo, en el samaritano, en
Lázaro, etc. En todas las parábolas,
en todas sus palabras, en el sermón
de la montaña, encontramos
realmente el rostro de Jesús, el rostro
de Dios hasta en la cruz, donde, por
amor a nosotros, se da totalmente
hasta la muerte y puede, al final,
decir En tus manos Padre entrego mi
vida, mi alma (cfr Lc 23,46).

Por tanto: conocer, meditar a Jesús
junto con los amigos, con la Iglesia
y conocer a Jesús no sólo de una
forma académica, teórica, sino con
el corazón, es decir, hablar con
Jesús en la oración. A una persona
no se la puede conocer de la misma
forma como puedo estudiar
matemáticas. Para las matemáticas
es necesaria y suficiente la razón,
pero para conocer a una persona, es
más, la gran persona de Jesús, Dios y
hombre, es necesaria también la
razón, pero al mismo tiempo,
también el corazón. Sólo con la



apertura del corazón a él, sólo con el
conocimiento del conjunto de cuanto
ha dicho y cuanto ha hecho, con
nuestro amor, con nuestro ir hacia él,
podemos poco a poco conocerle cada
vez más y así tener la experiencia de
ser amados. 

Por tanto: escuchar la Palabra de
Jesús, escucharla en la comunión de
la Iglesia, en su gran experiencia y
responder con nuestra oración, con
nuestro coloquio personal con Jesús,
en el que le decimos lo que no
podemos entender, nuestras
necesidades, nuestras preguntas. 

En un verdadero coloquio,
podemos encontrar cada vez más
este camino del conocimiento, que
se convierte en amor.
Naturalmente, no sólo pensar, no
sólo rezar, sino hacer también una
parte del camino hacia Jesús: hacer
cosas buenas, comprometerse por el
prójimo. 



Hay diversos caminos; cada uno
conoce sus propias posibilidades, en
la parroquia y en la comunidad en la
que vive, para comprometerse
también con Cristo y por los demás,
por la vitalidad de la Iglesia, para
que la fe sea verdaderamente
formadora de nuestro ambiente, y
así de nuestra época. 

Por tanto, diría estos elementos: 
escuchar, responder, entrar en la
comunidad creyente, comunión
con Cristo en los sacramentos,
donde se da a nosotros, tanto en la
Eucaristía como en la confesión,
etc., y finalmente hacer, realizar
las palabras de la fe para que se
conviertan en fuerza de mi vida y
aparezca verdaderamente a mí la
mirada de Jesús y su amor que me
ayuda, me transforma.

- Jesús invitó al joven rico a dejar todo
y a seguirle, pero él se fue triste.
También a mí como a él me cuesta



seguirle, porque tengo miedo de dejar
mis cosas y quizás la Iglesia me pida
renuncias difíciles. Padre Santo
¿cómo puedo encontrar la fuerza para
las decisiones valientes, y quien puede
ayudarme?

Bien, comencemos con esta palabra
dura para nosotros: renuncias. Las
renuncias son posibles y, al final, se
convierten también en hermosas si
tienen un porqué y si este porqué
justifica después también la
dificultad de la renuncia. San Pablo
usó, en este contexto, la imagen de
las olimpiadas y de los atletas
empeñados en las olimpiadas (cfr 
1Cor 9,24-25). Dice: Ellos, para llegar
finalmente a la medalla – en aquel
tiempo a la corona – deben vivir una
disciplina muy dura, deben
renunciar a muchas cosas, deben
ejercitarse en el deporte que
practican y hacen grandes sacrificios
y renuncias porque tienen una
motivación, vale la pena. Aunque al



final, quizás, no estén entre los
vencedores, con todo es una cosa
hermosa haberse disciplinado a sí
mismos y haber sido capaces de
hacer estas cosas con una cierta
perfección. 

La misma cosa que vale, con esta
imagen de san Pablo, para las
olimpiadas, para todo deporte, vale
también para todas las demás cosas
de la vida. Una vida profesional
buena no se puede alcanzar sin
renuncias, sin una preparación
adecuada, que exige siempre una
disciplina, exige que se deba
renunciar a algo, etc., también en el
arte y en todos los elementos de la
vida. 

Todos nosotros comprendemos que
para alcanzar un objetivo, sea
profesional, deportivo, artístico,
cultural, debemos renunciar,
aprender para ir adelante.
Precisamente también el arte de



vivir, de ser uno mismo, el arte de
ser hombre exige renuncias, y las
renuncias verdaderas, que nos
ayudan a encontrar el camino de la
vida, el arte de la vida, se nos
indican en la palabra de Dios y nos
ayudan a no caer – digamos – en el
abismo de la droga, del alcohol, en la
esclavitud de la sexualidad, en la
esclavitud del dinero, de la pereza. 

Todas estas cosas, en un primer
momento, aparecen como actos de
libertad. En realidad no son actos de
libertad, sino el comienzo de una
esclavitud que se convierte cada vez
en más insuperable. 

Conseguir renunciar a la tentación
del momento, ir hacia el bien crea
la verdadera libertad y hace
preciosa la vida. En este sentido,
me parece, debemos ver que sin un
“no” a ciertas cosas no crece el
gran “sí” a la verdadera vida, como
la vemos en la figura de los santos.



Pensemos en san Francisco,
pensemos en los santos de nuestro
tiempo, en Madre Teresa, don
Gnocchi y tantos otros, que han
renunciado y que han vencido y que
hoy son no sólo libres ellos mismos,
sino también una riqueza para el
mundo y nos muestran cómo se
puede vivir. 

Así a la pregunta “quién me ayuda”,
diría que ayudan las grandes figuras
de la historia de la Iglesia, nos ayuda
la Palabra de Dios, nos ayuda la
comunidad parroquial, el
movimiento, el voluntariado, etc. Y 
nos ayudan las amistades de
hombres que “van adelante”, que
ya han hecho progresos en el
camino de la vida y que pueden
convencerme de que caminar así
es el camino justo.

Oremos al Señor para que nos de
siempre amigos, comunidades que
nos ayudan a ver el camino del bien



y a encontrar así la vida bella y
gozosa.

Zenit.org

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/3-preguntas-
de-los-jovenes-al-papa/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/3-preguntas-de-los-jovenes-al-papa/
https://opusdei.org/es-hn/article/3-preguntas-de-los-jovenes-al-papa/
https://opusdei.org/es-hn/article/3-preguntas-de-los-jovenes-al-papa/

	3 preguntas de los jóvenes al Papa

