
opusdei.org

Meditaciones:
viernes después del
miércoles de Ceniza

Reflexión para meditar el
viernes después del miércoles
de Ceniza. Los temas
propuestos son: recordar el
paso de Dios por nuestra vida;
el ayuno es manifestación de un
deseo interior; Jesús indica el
sentido del ayuno.

Recordar el paso de Dios por
nuestra vida.
El ayuno es manifestación de un
deseo interior.
Jesús indica el sentido del
ayuno.

• 

• 

• 



«ESCUCHA, SEÑOR, y ten piedad de
mí» (Sal 30,11). Con estas palabras de
la Antífona de entrada comienza la
Misa de hoy. El clamor del salmista
por ser escuchado refleja la
naturaleza del hombre que acude a
Dios para pedir su asistencia. «Señor,
Dios mío –continúa diciendo–, clamé
a ti y tú me sanaste. Tú, Señor, me
levantaste del Abismo y me hiciste
revivir (...). Si por la noche se
derraman lágrimas, por la mañana
renace la alegría» (Sal 30,3-4.6). El
salmista describe una experiencia
común: Dios que viene en nuestra
ayuda cuando le invocamos con
humildad. Este tiempo de Cuaresma
puede ser una ocasión propicia para
traer a nuestra memoria las veces
que hemos percibido aquella
asistencia de nuestro Señor. Si
«hemos conocido y creído el amor
que Dios nos tiene» (1 Jn 4,16),
recordar aquellos momentos en los



que ha acudido a nuestra ayuda será
fuerza para el presente y para el
futuro.

Una de las tareas del Espíritu Santo,
que Jesús nos revela, es precisamente
la de ayudarnos a recordar las
misericordias de Dios, sostener la
fragilidad de nuestra memoria: «Os
recordará todo lo que yo os he
dicho» (Jn 14,26). «El Espíritu Santo
es como la memoria, nos despierta:
“Acuérdate de eso, acuérdate de lo
otro”. Nos mantiene despiertos en las
cosas del Señor y también nos hace
recordar nuestra vida: “Piensa en
aquel momento, piensa en cuándo
encontraste al Señor, piensa en
cuándo lo dejaste” (...). Es una buena
manera de orar; mirando al Señor,
decirle: “Soy el mismo. He andado
mucho, he cometido muchos errores,
pero soy el mismo y tú me amas”. La
memoria del camino de la vida; el
Espíritu Santo nos guía en esta
memoria»[1]. Hace dos días, al



imponernos la ceniza, el sacerdote
quizás nos recordó nuestro origen y
nuestro fin, que venimos del polvo y
que a él volveremos. Recordar el
paso de Dios por nuestra vida puede
ser un buen impulso de conversión
para esta Cuaresma que comienza.

EN LA TRADICIÓN JUDÍA se vivía la
costumbre del ayuno como una
forma de penitencia. El profeta
Isaías, sin embargo, hace notar que
de poco sirve un ayuno vivido
simplemente como una
manifestación externa, pero sin
piedad, sin auténtico deseo de llevar
nuestra mirada hacia Dios. Dice el
profeta que el ayuno querido por el
Señor, fruto de una conversión
interior, es más bien este: «Abrir las
prisiones injustas, hacer saltar los
cerrojos de los cepos, dejar libres a
los oprimidos, romper todos los



cepos, partir tu pan con el
hambriento, hospedar a los pobres
sin techo, vestir al que ves desnudo y
no cerrarte a tu propia carne» (Is
58,6-7). El verdadero ayuno es el que
nos lleva a amar más a Dios y a los
demás, saliendo de nosotros mismos;
es oración de los sentidos que
fructifica a nuestro alrededor. «El
ayuno no da fruto si no es regado por
la misericordia, se seca sin este riego
–dice san Pedro Crisólogo–; lo que es
la lluvia para la tierra, esto es la
misericordia para el ayuno»[2].

«El ayuno vivido como experiencia
de privación, para quienes lo viven
con sencillez de corazón, lleva a
descubrir de nuevo el don de Dios y a
comprender nuestra realidad de
criaturas que, a su imagen y
semejanza, encuentran en Él su
cumplimiento»[3]. Las costumbres de
abstinencia que la Iglesia
recomienda, deben ser
manifestaciones de una actitud



interior; esto último es, en realidad,
lo más importante. San Josemaría
enseñaba que toda privación debe
ser «manifestación de que el corazón
no se satisface con las cosas creadas,
sino que aspira al Creador, que desea
llenarse de amor de Dios»[4].
Experimentar el hambre con el
ayuno nos recuerda que solo Dios es
el verdadero alimento y que de él
provienen todos los bienes: «Danos
hoy nuestro pan de cada día»,
pedimos en el Padrenuestro. El
ayuno externo debe ser
manifestación de nuestro deseo
interno por saciarnos de Dios, por
convertirnos nuevamente a él.

LOS DISCÍPULOS de Juan Bautista
preguntan a Jesús por qué ellos
ayunan a menudo, como también lo
hacen los fariseos, mientras sus
discípulos no lo hacen. Es una



pregunta oportuna, de algo que
seguramente llamaría la atención de
los judíos. «¿Es que pueden guardar
luto los invitados a la boda, mientras
el novio está con ellos? –responde
Jesús–. Llegará un día en que se
lleven al novio y entonces
ayunarán» (Mt 9,15). El Señor
aprovecha la ocasión para indicarnos
el sentido del ayuno y de la
penitencia: unirnos más a Dios. Por
eso, si Dios mismo está con ellos, esa
práctica pierde relevancia, a sus
discípulos les conviene saciarse de su
presencia. Por eso añade: cuando no
esté con ellos, entonces ayunarán,
entonces necesitarán esa práctica
para aprender a centrar la atención
en Dios.

Tantas veces experimentamos
nuestra lejanía de Dios, y es normal,
pues estamos en camino hacia la
morada de nuestro Padre. Cristo ha
venido a la tierra precisamente para
llamar a los pecadores. Por eso la



Iglesia nos recuerda la conveniencia
del ayuno, de aquella oración del
cuerpo que nos ayuda a mirar hacia
lo alto, que es lo único importante.
La consideración de nuestra
situación de debilidad nos hará decir
con el salmo que san Josemaría
recitaba cada noche: «Lávame por
completo de mi culpa, y purifícame
de mi pecado. Pues yo reconozco mi
delito, y mi pecado está de continuo
ante mí» (Sal 50,4-5). A santa María
podemos pedirle muchas veces al día
que ruegue por nosotros, pecadores,
especialmente en este tiempo
propicio de conversión que nos ha
preparado la Iglesia.

[1] Francisco, Homilía, 11-V-2020.

[2] San Pedro Crisólogo, Sermón 43.

[3] Francisco, Mensaje, 11-XI-2020.



[4] San Josemaría, Conversaciones, n.
110.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-gt/meditation/

meditaciones-viernes-despues-del-
miercoles-de-ceniza/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-viernes-despues-del-miercoles-de-ceniza/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-viernes-despues-del-miercoles-de-ceniza/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-viernes-despues-del-miercoles-de-ceniza/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-viernes-despues-del-miercoles-de-ceniza/

	Meditaciones: viernes después del miércoles de Ceniza

