
opusdei.org

Meditaciones:
viernes de la 19.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
viernes de la decimonovena
semana del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: el
matrimonio, imagen del amor
divino; el celibato, llamada a
transmitir vida sobrenatural;
amar sin afán de poseer.

- El matrimonio, imagen del amor
divino.

- El celibato, llamada a transmitir
vida sobrenatural.



- Amar sin afán de poseer.

UNOS fariseos, queriendo tentar a
Jesús, se acercaron a él y le
preguntaron: «¿Le es lícito a un
hombre repudiar a su mujer por
cualquier motivo?» (Mt 19,3). A raíz
de esta cuestión, Cristo recordó que
Dios mismo es el autor del
matrimonio y expuso su
indisolubilidad: «¿No habéis leído
que al principio el Creador los hizo
hombre y mujer, y que dijo: Por eso
dejará el hombre a su padre y a su
madre y se unirá a su mujer, y serán
los dos una sola carne? De modo que
ya no son dos, sino una sola carne.
Por tanto, lo que Dios ha unido, que
no lo separe el hombre» (Mt 19,4-6).

El matrimonio no es simplemente un
acontecimiento social o una
formalidad. El amor mutuo entre el



hombre y la mujer es imagen del
amor absoluto con que Dios nos ama.
«Y este amor que Dios bendice es
destinado a ser fecundo y a
realizarse en la obra común del
cuidado de la creación»[1]. Por eso el
matrimonio es un bien «de
extraordinario valor para todos: para
los propios esposos, para sus hijos,
para todas las familias con las que se
relacionan, para toda la Iglesia, para
toda la humanidad. Es un bien
difusivo, que atrae a los jóvenes a
responder con alegría a la vocación
matrimonial, que conforta y reanima
continuamente a los esposos, que da
muchos y diversos frutos en la
comunión eclesial y en la sociedad
civil»[2]. Uno de esos frutos es
precisamente la formación de la 
Iglesia doméstica: el hogar es la
primera escuela de la vida cristiana,
donde «se aprende la paciencia y el
gozo del trabajo, el amor fraterno, el
perdón generoso, incluso reiterado, y
sobre todo el culto divino por medio



de la oración y la ofrenda de la
propia vida»[3].

El hombre y la mujer encuentran en
el matrimonio, con la gracia divina,
todo lo que necesitan para ser santos,
para identificarse con Cristo y
acercar a Dios a las personas que les
rodean. Por tanto, se trata de un
camino que, si es recorrido con
fidelidad, permite anticipar la gloria
del cielo y encontrar ya la felicidad
que el Señor concede en esta tierra.
Un gozo compatible con momentos
de sacrificio que pueden fortalecer el
amor entre los esposos, y que
normalmente se saborea en las cosas
pequeñas de cada día. Como
señalaba san Josemaría: «El secreto
de la felicidad conyugal está en lo
cotidiano, no en ensueños. Está en
encontrar la alegría escondida que
da la llegada al hogar; en el trato
cariñoso con los hijos; en el trabajo
de todos los días, en el que colabora
la familia entera; en el buen humor



ante las dificultades, que hay que
afrontar con deportividad»[4]. En este
rato de oración podemos pedir por la
fidelidad de todos los matrimonios y
dar las gracias a Dios por los dones
que nos ha dado a través del amor de
nuestros padres.

DESPUÉS de haber subrayado la
grandeza del matrimonio, Jesús
expresa el valor del celibato. El
ejemplo atractivo de la vida misma
del Señor muestra que no se trata de
una actitud escéptica o incluso
cómoda, como tal vez habían
insinuado algunos de los que le
escuchaban (cfr. Mt 19,10), sino de
un don divino (cfr. Mt 19,11): una
llamada a recibir y a transmitir a los
demás la vida sobrenatural sin
mediar un amor terreno. Quien
recibe esta vocación se parece a
Cristo que, sin duda, no renunció al



amor. El célibe recibe una gracia
específica que transforma poco a
poco su sensibilidad, para poner todo
lo que supone una vida de
enamorado –afectos, deseos,
ilusiones, creatividad, pasión– al
servicio de Dios y de las personas
que le rodean. Acoger este don «no
puede significar quedar privados de
amor; debe significar dejarse
arrastrar por el amor a Dios y luego,
a través de una relación más íntima
con él, aprender a servir también a
los hombres. El celibato debe ser un
testimonio de fe: la fe en Dios se hace
concreta en esa forma de vida, que
solo puede tener sentido a partir de
Dios. Fundar la vida en él,
renunciando al matrimonio y a la
familia, significa acoger y
experimentar a Dios como realidad,
para así poderlo llevar a los
hombres»[5].

Una de las características de la
vocación al celibato es la



disponibilidad de corazón para vivir
enteramente para Dios y, por él, para
los demás. El célibe experimenta así
aquella amplitud del corazón que
señalaba san Josemaría: «Por mucho
que ames, nunca querrás bastante. El
corazón humano tiene un coeficiente
de dilatación enorme. Cuando ama,
se ensancha en un crescendo de
cariño que supera todas las barreras.
Si amas al Señor, no habrá criatura
que no encuentre sitio en tu
corazón»[6]. De este modo, el célibe
puede querer a alguien incluso
cuando el otro no le corresponde: le
basta ver crecer espiritualmente a
una persona para ilusionarse con
seguir ayudando a los demás. Imita
así el modo de amar de Jesús.
Durante su paso por la tierra no puso
ninguna barrera a su cariño, sino
que ofrecía su cercanía a todos, en
particular a aquellos que eran
rechazados por la sociedad. Por eso,
quien recibe el don de celibato
también está llamado a querer y a



servir a todas las personas,
especialmente a quienes en su
entorno están más necesitadas.
Ciertamente, esto no significa que, a
veces, al célibe no le cueste
renunciar a formar una familia o
recibir un retorno afectivo por su
dedicación; sin embargo, puede
encontrar en esa experiencia de
vacío, aceptada con serenidad y
realismo, una oportunidad y una
llamada a seguir alimentando el
Amor que da sentido a su entrega. Al
fin y al cabo, en esa soledad también
se puede aprender a percibir la
cercanía de Dios.

TODOS los hombres están llamados a
vivir la castidad. Esta virtud se
concreta de diferentes maneras en
función de la vocación que cada uno
haya recibido. En cualquier caso, ya
se trate de una persona casada,



soltera, célibe o viuda, la castidad no
«es un ‘no’ a los placeres y a la
alegría de la vida, sino el gran ‘sí’ al
amor como comunicación profunda
entre las personas, que requiere
tiempo y respeto, como camino hacia
la plenitud y como amor que se hace
capaz de generar la vida y de acoger
generosamente la vida nueva que
nace»[7]. Esa nueva vida, para quien
tiene vocación al matrimonio, son los
hijos que son fruto del amor de los
esposos; para el célibe, son las
personas a las que ayuda a crecer en
su relación con Dios y con las que
ejerce una paternidad o maternidad
espiritual.

La castidad permite amar sin afán de
dominar. De hecho, se dice que lo
contrario de amar no es tanto odiar,
sino poseer: pretender usar a otra
persona para satisfacer una
necesidad y llenar el propio vacío.
Esto es lo que pretende la lujuria, el
vicio que «juzga aburrido todo



cortejo, no busca esa síntesis entre
razón, pulsión y sentimiento que nos
ayudaría a conducir sabiamente la
existencia. El lujurioso solo busca
atajos: no comprende que el camino
del amor debe recorrerse
lentamente, y esta paciencia, lejos de
ser sinónimo de aburrimiento, nos
permite hacer felices nuestras
relaciones»[8].

El amor que nos dirige el Señor es
libre: nos da la posibilidad incluso de
equivocarnos y rechazarlo, pues no
quiere esclavos, sino hijos que
acogen su amor porque les da la
gana. La castidad nos permite
conocer auténticamente a los demás,
respetarles y buscar su felicidad; en
una palabra, genera una relación de
comunión en la que se goza
procurando el bien de la otra
persona. Y aunque amar de esta
manera a veces puede resultar
costoso, quien se esfuerza por vivir
esta virtud «se da cuenta de que el



sacrificio es solo aparente: porque al
vivir así –con sacrificio– se libra de
muchas esclavitudes y logra, en lo
íntimo de su corazón, saborear todo
el amor de Dios»[9]. Podemos acudir a
la Virgen María, como recomendaba
el fundador del Opus Dei, cuando
notemos el peso de la tentación:
«¡Madre! –Llámala fuerte, fuerte. –Te
escucha, te ve en peligro quizá, y te
brinda, tu Madre Santa María, con la
gracia de su Hijo, el consuelo de su
regazo, la ternura de sus caricias: y te
encontrarás reconfortado para la
nueva lucha»[10].

[1] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1604.

[2] Francisco, Discurso, 27-I-2023.

[3] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1657.



[4] San Josemaría, Conversaciones, n.
91.

[5] Benedicto XVI, Discurso, 22-
XII-2006.

[6] San Josemaría, Via Crucis, VIII
estación, n. 5.

[7] Benedicto XVI, Discurso, 13-V-2011.

[8] Francisco, Audiencia, 17-I-2024.

[9] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
84.

[10] San Josemaría, Camino, n. 516.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-gt/meditation/

meditaciones-viernes-de-la-19-a-
semana-del-tiempo-ordinario/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-viernes-de-la-19-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-viernes-de-la-19-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-viernes-de-la-19-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-viernes-de-la-19-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: viernes de la 19.ª semana del Tiempo Ordinario

