
opusdei.org

Meditaciones: San
Francisco de Asís

Reflexión para meditar el 4 de
octubre, fiesta de San Francisco
de Asís. Los temas propuestos
son: la pobreza, camino hacia
Jesús; el tesoro del pobre de
espíritu; al servicio de los
demás.

- La pobreza, camino hacia Jesús.

- El tesoro del pobre de espíritu.

- Al servicio de los demás.



UN DÍA, mientras san Francisco de
Asís rezaba en la iglesia de San
Damián, oyó estas palabras: «Ve y
repara mi casa en ruinas». Tomó al
pie de la letra esta inspiración y se
dedicó a la reconstrucción de
pequeñas capillas en ruinas que se
encontraban en las cercanías de Asís.
Más tarde entendió que por «casa»
Dios no se refería solamente a los
templos materiales, sino a las
personas, es decir, a los cristianos de
su época. Y esa restauración se
llevaría a cabo a través del
desprendimiento de los bienes
materiales. Otro día, tras oír las
palabras de Jesús «no llevéis oro, ni
plata, ni alforja» (Mt 10,9), se despojó
de todas sus posesiones y comenzó
una vida dedicada únicamente al
anuncio del Evangelio[1].

Francisco de Asís fue un santo que,
entre otras cosas, redescubrió el
vínculo profundo entre la pobreza y
el camino que lleva a Dios. Todos



estamos llamados a recorrer esa
senda, con las particularidades
propias de la vocación que cada uno
ha recibido. «Quien no ame y viva la
virtud de la pobreza –recuerda san
Josemaría– no tiene el espíritu de
Cristo. Y esto es válido para todos:
tanto para el anacoreta que se retira
al desierto, como para el cristiano
corriente que vive en medio de la
sociedad humana»[2]. Es decir,
aunque las situaciones externas de
estas personas sean muy distintas,
todos pueden vivir la pobreza con un
auténtico espíritu cristiano.

San Josemaría sugería algunos
modos de hacerlo a cristianos que
viven en medio del mundo: no
crearse necesidades, cuidar lo que se
tiene, prescindir de algo, dar lo mejor
a los demás, aceptar con alegría las
incomodidades, no quejarse si falta
algo… Al mismo tiempo, señalaba
que no se trata tanto de vivir según
una serie de criterios, sino de



escuchar «esa voz interior, que nos
advierte que se está infiltrando el
egoísmo o la comodidad indebida»[3].
Hoy podemos pedir a san Francisco
de Asís que nos ayude a ver cómo
podemos recorrer ese camino de
pobreza que lleva a la felicidad junto
a Cristo.

«BIENAVENTURADOS los pobres de
espíritu, porque suyo es el Reino de
los Cielos» (Mt 5,3): así inicia Jesús el
Sermón de la montaña. El Maestro
ofrece la felicidad, en la tierra y en el
cielo, a quienes ponen su seguridad y
su riqueza en Dios. «Es sabiduría y
virtud el no apegarse de corazón a
los bienes de este mundo, porque
todo pasa. El verdadero tesoro que
debemos buscar sin detenernos está
en las “cosas de arriba”, donde se
encuentra Jesús a la diestra del
Padre»[4].



La virtud de la pobreza nos lleva a
llenar de sabiduría nuestra relación
con los bienes que Dios ha creado. El
pobre de corazón disfruta de las
cosas, sin ser poseído por ellas; sabe
detectar en su interior esa tendencia
que tenemos a construir nuestra
vida, incluso de manera no tan
consciente, como si la felicidad
dependiera fundamentalmente de lo
que tenemos. La pobreza nos
permite darnos cuenta de lo
engañosas que son muchas
«seguridades» materiales, o de lo
efímeros que son ciertos momentos
de consuelo que no tocan el fondo
del alma. La pobreza de espíritu nos
permite, en fin, disfrutar
verdaderamente de la realidad,
porque nos conecta con lo sencillo,
con las personas, con Dios,
independientemente de las
circunstancias externas.

San Francisco de Asís consideraba a
la pobreza como la dama de su



corazón: «Las almas que se
enamoran de ella –escribió el santo–
reciben, aún en esta vida, ligereza
para volar al cielo, porque ella
templa las armas de la amistad, de la
humildad y de la caridad»[5]. En
efecto, aunque a veces se nos haga
pensar que la prosperidad y el
confort son la clave de la felicidad, la
experiencia humana y cristiana es
diversa; nos damos cuenta de que la
verdadera alegría de una persona se
mide más bien por la profundidad y
la autenticidad de sus relaciones. Esa
es la riqueza del pobre de corazón.

SAN PABLO escribe en su carta a los
Gálatas: «Porque vosotros, hermanos,
fuisteis llamados a la libertad. Pero
que esta libertad no sea pretexto
para la carne, sino servíos unos a
otros por amor» (Gal 5,13). Y a
continuación, recuerda dos



preceptos: «Amarás a tu prójimo
como a ti mismo» (Gal 5,14), «llevad
los unos las cargas de los otros» (Gal
6,2). La virtud de la pobreza nos lleva
también a sentir la responsabilidad
de ponernos al servicio de los demás,
sobre todo de los más débiles. «No
podemos sentirnos “bien” cuando un
miembro de la familia humana es
dejado al margen y se convierte en
una sombra. El grito silencioso de
tantos pobres debe encontrar al
pueblo de Dios en primera línea,
siempre y en todas partes, para
darles voz, defenderlos y
solidarizarse con ellos»[6].

Cuando Jesús invita a sus discípulos a
hacerse amigos de la riqueza (cfr. Lc
16,9), lo hace porque
inmediatamente les empuja a
transformar aquellos bienes en
relaciones; es decir, a usar los dones
recibidos de Dios para el crecimiento
de los demás. «Si somos capaces de
transformar las riquezas en



instrumentos de fraternidad y
solidaridad, nos acogerá en el
Paraíso no solamente Dios, sino
también aquellos con los que hemos
compartido, administrándolo bien lo
que el Señor ha puesto en nuestras
manos»[7].

Esto mismo es lo que vio san
Josemaría en muchas personas. En
concreto, ponía como ejemplo a una
mujer anciana que, en medio de una
vida sin apuros económicos, «no
gastaba para sí misma ni dos pesetas
al día. En cambio, retribuía muy bien
a su servicio, y el resto lo destinaba a
ayudar a los menesterosos, pasando
ella misma privaciones de todo
género. A esta mujer no le faltaban
muchos de esos bienes que tantos
ambicionan, pero ella era
personalmente pobre, muy
mortificada, desprendida por
completo de todo»[8]. Podemos pedir
a María que nos ayude a vivir con
esa pobreza de espíritu, camino que



nos lleva a Dios: es decir, a nuestra
felicidad y a la de los demás.

[1] Cfr. San Francisco de Asís, 
Testamento de Siena, 4.

[2] San Josemaría, Conversaciones, n.
110.

[3] Ibíd., n. 111.

[4] Benedicto XVI, Ángelus, 5-
VIII-2007.

[5] San Francisco de Asís, Florecillas,
13.

[6] Francisco, Mensaje, 13-VI-2020.

[7] Francisco, Ángelus, 22-IX-2019.

[8] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
123



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-gt/meditation/

meditaciones-san-francisco-de-asis/
(06/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-san-francisco-de-asis/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-san-francisco-de-asis/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-san-francisco-de-asis/

	Meditaciones: San Francisco de Asís

