
opusdei.org

Meditaciones:
martes de la 3.ª
semana de Adviento

Reflexión para meditar el
martes de la tercera semana de
Adviento. Los temas propuestos
son: la humildad y el orgullo; el
amor se manifiesta en obras
concretas; la parábola de los
dos hijos.

– La humildad y el orgullo

– El amor se manifiesta en obras
concretas

– La parábola de los dos hijos



EN POCOS DÍAS nos arrodillaremos
ante el Niño en el portal de Belén.
Allí miraremos con asombro la
grandeza del amor de Dios en un
recién nacido. La Encarnación nos
enseña el camino para ser grandes,
que no es otro que hacernos 
pequeños. San Pablo expresa bien la
humildad de aquel Hijo que, siendo
Dios, «se anonadó a sí mismo
tomando la forma de siervo» y «se
humilló a sí mismo haciéndose
obediente hasta la muerte» (Flp
2,7-8). Ese es el secreto que nuestro
Salvador nos enseña en cada
Navidad. El Verbo hecho carne nos
muestra que el Señor del universo
triunfa en la humildad. Precisamente
por este abajamiento «Dios lo exaltó
y le otorgó el nombre que está sobre
todo Nombre, para que al nombre de
Jesús toda rodilla se doble» (Flp
2,9-10).

En la primera lectura encontramos
una vehemente exhortación del



profeta Sofonías a la conversión.
Acusa a Jerusalén de orgullo y
rebeldía porque «no escuchó la voz,
ni aceptó la instrucción, no confió en
el Señor, ni se acercó a su Dios» (So
3,2). Al contrario –afirma en su
oráculo– el pueblo se jactaba en su
altivez y se engreía en el monte santo
(cfr. So 3,11). Esta misma tentación
sigue estando presente cuando «el
soberbio intenta inútilmente quitar
de su solio a Dios, que es
misericordioso con todas las
criaturas, para acomodarse él»[1].

Para comunicar su amor de Padre,
Dios espera que el hombre
libremente se reconozca como
criatura necesitada. Le es muy grata
al Señor la petición que hacemos en
la Oración sobre las ofrendas de la
Misa de hoy: «Que los ruegos y
ofrendas de nuestra pobreza te
conmuevan, Señor, y al vernos
desvalidos y sin méritos propios
acude, compasivo, en nuestra



ayuda»[2]. Necesitamos suplicar con
frecuencia al Señor que aleje de
nosotros la tentación de la soberbia,
porque «si logra atenazar con sus
múltiples alucinaciones –señalaba
san Josemaría–, la persona atacada
se viste de apariencia, se llena de
vacío, se engríe como el sapo de la
fábula, que hinchaba el buche,
presumiendo, hasta que estalló»[3].
Qué distinta es la actitud de Dios que,
al venir a la tierra, se hace un Niño
frágil, necesitado de toda ayuda,
incapaz de imponerse con violencia
ante los demás, para hacer amable el
camino de todos hasta su pesebre.

«MI ALMA se gloría en el Señor; que
lo escuchen los humildes y se
alegren. Engrandeced conmigo al
Señor; ensalcemos juntos su
Nombre» (Sal 34,3-4). La humildad
«nos ayuda a conocer,



simultáneamente, nuestra pequeñez
y nuestra grandeza»[4]. San Josemaría
se refería a la humildad como el 
endiosamiento bueno de la criatura
que conoce el amor que Dios ha
depositado en ella. Su principal
enemigo es el endiosamiento malo,
fruto de la soberbia: gloriarse en uno
mismo en lugar de gloriarse en el
Señor.

El corazón que se sabe bendecido
con tantas gracias del cielo procura
corresponder generosamente al
Señor, porque «el amor con amor se
paga»[5]. No es posible amar en
general, ni es amor aquel que se
queda solo en buenas intenciones. El
amor se plasma en actos concretos
que dejan traslucir algo de lo que
sucede en el corazón de quien ama.
Un amor que no deja su huella en
detalles, en expresiones de afecto,
puede apagarse poco a poco o
quedarse pequeño, sin experimentar
el verdadero gozo. «Al atardecer de



la vida nos examinarán del amor»,
decía san Juan de la Cruz, porque el
amor autentifica el valor de nuestras
obras.

Podría decirse que el amor tiene dos
rasgos fundamentales: tiende a dar,
más que a recibir; y procura
manifestarse más en las obras que en
las palabras. «Cuando decimos que
está más en dar que en recibir es
porque el amor siempre se contagia,
siempre contagia, y es recibido por el
amado»[6]. Y «cuando decimos que
está más en las obras que en las
palabras» es porque «el amor
siempre da vida, hace crecer»[7]. Un
buen termómetro para conocer
nuestro amor a Dios podría ser
preguntarnos cómo servimos y
procuramos hacer felices a los que
tenemos más cerca, «pues quien no
ama a su hermano, a quien ve, no
puede amar a Dios a quien no
ve» (1Jn 4,20). El amor a Dios y el
amor al prójimo son inseparables,



son como la cara y cruz de una
moneda. «No hay camino más seguro
para llegar a Dios, que el amor al
prójimo»[8], afirmaba san Agustín,
porque «el amor al prójimo es como
el nido del amor de Dios»[9], es el
lugar en el que éste crece.

EN EL EVANGELIO de hoy, nuestro
Señor nos cuenta la historia de dos
hijos (Mt 21,28-32). Su padre les pide
que vayan a trabajar a la viña
familiar y los hermanos tienen
reacciones muy distintas. El primero
responde con rebeldía y falta de
respeto: «No quiero». El segundo,
aparentemente más obediente, le
dice que sí lo hará. Pasado el primer
arrebato, el hijo del no recapacita, se
arrepiente, y va a trabajar a la viña.
El hijo del sí, en cambio, no acude a
su faena. El primero, concluye Jesús,
cae por debilidad pero, alentado por



su fe, se levanta y obedece al Padre.
En cambio, el segundo no es fiel a su
promesa y representa a los jefes del
pueblo que honran a Dios «con los
labios, pero su corazón está lejos de
mí» (Is 29,13; Mt 15,8).

Jesús en esta parábola habla también
a nuestro corazón. Ciertamente
encontramos algo del
comportamiento de cada uno de
estos hijos en nuestra vida. Muchas
veces nuestras disposiciones son
estupendas, pero por debilidad no
conseguimos sacar adelante nuestros
buenos deseos. Y en no pocas
ocasiones nos sucede lo contrario:
después de una primera reacción de
rebeldía, nos corregimos y, con la
ayuda de la gracia, abrazamos
amorosamente la voluntad de Dios.
Ambas actitudes están presentes
habitualmente en nuestra lucha
interior y debemos conocerlas de
cerca para saber cómo reaccionar en
cada momento. Podríamos también



imaginar la existencia de un tercer
hijo: aquel que dice «sí, voy» y con
sus obras ratifica siempre sus
palabras. Este hijo –fiel en toda
ocasión– es, en realidad, Jesucristo,
que nos invita a entrar en su
movimiento de amor al Padre.

En nuestra oración le podemos decir
hoy a Dios: ¡cómo me gustaría ser un
hijo como Jesús! Un hijo que
responde ¡sí! Y cuando no lo somos,
llega entonces el momento de decirle
al Señor que tenga paciencia con
nosotros. Caer en el desánimo sería
una manifestación de orgullo, nos
haría comprender que estábamos
poniendo la esperanza en nosotros
mismos y no en Dios. Ante el
conocimiento de su propia debilidad,
san Josemaría suplicaba con
sencillez: «Señor, Tú, que has curado
a tantas almas, haz que, al tenerte en
mi pecho o al contemplarte en el
Sagrario, te reconozca como Médico
divino»[10]. Esta petición humilde nos



otorgará paz y, tomados de la mano
de nuestra Madre, volveremos a
ponernos en pie con esperanza.

[1] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
100.

[2] Oración sobre las ofrendas, martes
de la III semana de Adviento.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
100.

[4] Ibíd., n. 94.

[5] Refrán popular.

[6] Francisco, Homilía, 27-VI-2014.

[7] Ibíd.

[8] San Agustín, De las costumbres de
la Iglesia católica, 1, 26, 48.

[9] San Agustín, Ibid., 1, 26, 5.



[10] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 93.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-gt/meditation/

meditaciones-martes-tercera-semana-
adviento/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-martes-tercera-semana-adviento/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-martes-tercera-semana-adviento/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-martes-tercera-semana-adviento/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-martes-tercera-semana-adviento/

	Meditaciones: martes de la 3.ª semana de Adviento

