
opusdei.org

Meditaciones: lunes
de la 16.ª semana del
Tiempo Ordinario

Reflexión para meditar el lunes
de la decimosexta semana del
Tiempo Ordinario. Los temas
propuestos son: el pensamiento
de unos corazones; reconocer
nuestra debilidad; escuchar la
voz de Dios.

- El pensamiento de unos corazones.

- Reconocer nuestra debilidad.

- Escuchar la voz de Dios.



CUANDO Jesús era apenas un niño
recién nacido, el anciano Simeón dijo
a María: «Este ha sido puesto para
signo de contradicción, a fin de que
se descubran los pensamientos de
muchos corazones» (Lc 2,34-35).
Durante su paso por la tierra, el
contacto con Cristo difícilmente
dejaba a las personas indiferentes.
Su palabra y sus acciones invitaban a
cada hombre y a cada mujer a
adentrarse en el propio corazón para
conocerlo mejor. Los relatos
evangélicos se detienen con
particular insistencia en el efecto que
el encuentro con Jesús produjo en los
escribas y fariseos. Para ellos, que en
general gozaban de una formación
elevada y de reputación social
reconocida, el Señor les resultaba un
personaje incómodo. En efecto, hacía
descubrir a la gente los
pensamientos de sus corazones;
algunas veces ponía de manifiesto el
desprecio que sentían hacia los
demás, y cómo, paradójicamente,



quienes eran los guías religiosos se
cerraban a la luz de Dios (cfr. Lc 18,9;
Jn 9,41).

El Señor escandalizaba a los fariseos
con su conducta y con su doctrina
(cfr. Mt 15,12); al mismo tiempo, la
evidencia de sus milagros les movía a
creer en él (cfr. Jn 3,2), sobre todo a
quienes no habían contagiado con
lógicas mundanas sus convicciones
espirituales. Jesús les invitaba a la
conversión sincera, a abrazar sin
reservas a la persona del Hijo de
Dios, lo que suponía también abrazar
a los demás, sin distinciones. Esta
situación se transformó para muchos
fariseos en un callejón sin salida (cfr.
Jn 9,16).

Un día, al no poder tolerar más esta
tensión, pidieron a Jesús un gesto
definitivo: «Maestro, queremos ver
de ti una señal» (Mt 12, 38). Ellos, que
son maestros de Israel, tenían a su
disposición señales más que



suficientes para abrirse a la luz de la
fe; han presenciado cómo Cristo ha
respondido muchas veces a sus
preguntas y ha obrado milagros. De
todos modos, Jesús les dará la señal
definitiva que piden: «Igual que
estuvo Jonás en el vientre de la
ballena tres días y tres noches, así
estará el Hijo del Hombre en las
entrañas de la tierra tres días y tres
noches» (Mt 12, 40). Si disponemos
nuestro interior para dejarnos
sorprender por Jesús, encontraremos
en su resurrección la más grande
señal para abrazarnos a él y acoger
la fe que transforma nuestra vida.
Pero se trata de una señal
reconocible para los sencillos de
corazón: para quienes no enredan
mezquinamente sus conocimientos,
ni ponen su honra por encima de la
de Dios.



«SI DECIMOS que no tenemos
pecado, nos engañamos a nosotros
mismos, y la verdad no está en
nosotros. Si confesamos nuestros
pecados, fiel y justo es él para
perdonarnos los pecados y
purificarnos de toda iniquidad» (1 Jn
1,8-9). Esta es la experiencia del
apóstol Juan que, como demuestra en
su Evangelio, reflexionó mucho
sobre la luz que Jesús traía al mundo;
una luz que nos libera de la
esclavitud del pecado (cfr. Jn 8,31-47)
y que nos permite vivir con la
libertad de los hijos de Dios (cfr. 1 Jn
3,1-10). Esa fue también la
experiencia de los habitantes de
Nínive que «se convirtieron ante la
predicación de Jonás» (Mt 12,41). Nos
cuenta la Sagrada Escritura que la
enseñanza del profeta no fue
especialmente brillante o entusiasta,
pero bastó a las gentes de aquella
ciudad para cambiar de vida y
abrirse a la infinita misericordia de
Dios (cfr. Jo 3,10).



Dios nos conoce más que nadie, por
eso sabe que lo que sana nuestra
alma es la doble confesión de, por
una parte, nuestra debilidad y, por
otra, la realidad de su perdón:
«Señor, pequé. Ten piedad y
misericordia de mí». Este
reconocimiento remueve un
obstáculo que muchas veces puede
separarnos de él: el orgullo. «Si uno
de nosotros dice: “Ah, gracias Señor,
porque soy una persona buena, yo
hago cosas buenas, no hago pecados
grandes…”. Este no es un buen
camino, este es un camino de
autosuficiencia, es un camino que no
nos justifica»[1]. En cambio, escrutar
nuestro corazón para descubrir allí
todas las veces que nos preferimos a
nosotros mismos en lugar de amar a
Dios y a los demás, es el camino
hacia la conversión, que es el secreto
de una auténtica alegría.

Los santos se han sentido siempre
necesitados de la misericordia de



Dios. San Josemaría se definía como
un pobre pecador que amaba con
locura a Jesucristo. Y señalaba que si
tenemos el deseo de volver siempre a
la casa del Padre, para refugiarnos
en su misericordia, encontraremos
una felicidad que nuestras
debilidades no nos podrán arrebatar:
«La alegría es un bien cristiano.
Únicamente se oculta con la ofensa a
Dios: porque el pecado es producto
del egoísmo, y el egoísmo es causa de
la tristeza. Aún entonces, esa alegría
permanece en el rescoldo del alma,
porque nos consta que Dios y su
Madre no se olvidan nunca de los
hombres. Si nos arrepentimos, si
brota de nuestro corazón un acto de
dolor, si nos purificamos en el santo
sacramento de la Penitencia, Dios
sale a nuestro encuentro y nos
perdona; y ya no hay tristeza»[2].



DIOS bendice con su gracia
abundante a quien se abre con
sencillez a las luces que él envía,
aunque a veces sean tan tenues como
la que recibieron las gentes de
Nínive. Cuando un alma se esfuerza
por mantenerse sensible y a la
escucha, le basta entonces una
pequeña insinuación del Señor para
llenarse de amor, de agradecimiento,
de contrición o de propósitos de
lucha. Son almas sensibles a la luz,
con una disposición que es un don
del Espíritu Santo.

En ocasiones, estas insinuaciones
vendrán explícitamente a través de
personas que nos quieren, que se
preocupan por nosotros, y que nos
dan su opinión sobre algo que
podríamos cambiar. Otras veces, el
Espíritu Santo nos dispone de otro
modo, empujándonos a ponernos en
marcha para buscar la luz. Es lo que
hizo la Reina de Sabá, que soportó un
largo viaje para escuchar a Salomón,



en cuya sabiduría se reconocía la
acción de Dios (cfr. 1 Re 10,1-13).
Nosotros tenemos en Jesús a alguien
que es mucho más que Salomón, y no
tenemos que ir hasta los confines de
la tierra para escuchar su voz (cfr. Mt
12,42). Su luz nos llega, entre muchas
maneras, a través del contacto
directo con la Sagrada Escritura, a
través de la lectura de algún libro
espiritual, o a través del
acompañamiento espiritual, en
donde otra persona nos ayuda a
descubrir esas insinuaciones divinas.

Pero siempre es el Espíritu Santo el
que «nos enseña por dónde empezar,
qué caminos tomar y cómo
caminar»[3]. Cualquier vía por la que
escuchamos a Dios será sana y
fructífera solo si somos conscientes,
personalmente, de que es el Paráclito
el que nos guía con suavidad y
grandeza de horizontes. La Virgen
María, que vivió siempre abierta
para acoger la palabra divina, nos



podrá ayudar a escuchar con
humildad y agradecimiento la voz de
Dios.

[1] Francisco, Audiencia, 29-III-2023.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 178.

[3] Francisco, Homilía, 6-VI-2022.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-gt/meditation/

meditaciones-lunes-16-semana-tiempo-
ordinario/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-lunes-16-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-lunes-16-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-lunes-16-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-gt/meditation/meditaciones-lunes-16-semana-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: lunes de la 16.ª semana del Tiempo Ordinario

