
opusdei.org

El tiempo de una
presencia (V):
Pascua, he
resucitado y aún
estoy contigo

El tiempo de Pascua, estallido
de alegría, se extiende desde la
vigilia Pascual hasta el domingo
de Pentecostés. En estos
cincuenta días la Iglesia nos
envuelve en su alegría por la
victoria del Señor sobre la
muerte. Cristo vive, y viene a
nuestro encuentro.



20/04/2025

«Venid, benditos de mi Padre, tomad
posesión del Reino preparado para
vosotros desde la creación del
mundo, aleluya»[1]. El tiempo
pascual es un anticipo de la felicidad
que Jesucristo nos ha ganado con su
victoria sobre la muerte. El Señor
«fue entregado por nuestros
pecados» y resucitó «para nuestra
justificación»[2]: para que,
permaneciendo en Él, nuestra alegría
sea completa[3].

En el conjunto del Año litúrgico, el
tiempo pascual es el “tiempo fuerte”
por antonomasia, porque el mensaje
cristiano es anuncio alegre que surge
con fuerza de la salvación obrada
por el Señor en su “pascua”, su
tránsito de la muerte a la vida nueva.
«El tiempo pascual es tiempo de
alegría, de una alegría que no se



limita a esa época del año litúrgico,
sino que se asienta en todo momento
en el corazón del cristiano. Porque
Cristo vive: Cristo no es una figura
que pasó, que existió en un tiempo y
que se fue, dejándonos un recuerdo y
un ejemplo maravillosos»[4].

Lo que sólo «unos pocos testigos
elegidos de antemano por Dios»[5]
pudieron experimentar en las
apariciones del Resucitado, ahora se
nos da en la liturgia, que nos hace
revivir esos misterios. Como
predicaba el Papa san León Magno,
«todas las cosas relativas a nuestro
Redentor que antes eran visibles,
ahora han pasado a ser ritos
sacramentales»[6]. Es expresiva la
costumbre de los cristianos de
Oriente que, conscientes de esta
realidad, desde la mañana del
domingo de Resurrección
intercambian el beso pascual:
«Christos anestē», Cristo ha



resucitado; «alethōs anestē»,
verdaderamente ha resucitado.

La liturgia latina, que en la noche
santa del sábado volcaba su alegría
en el Exultet, en el domingo de
Pascua la condensa en el hermoso
introito Resurrexi: «he resucitado y
aún estoy contigo, has puesto tu
mano sobre mí; tu sabiduría ha sido
maravillosa»[7]. Ponemos en labios
del Señor, delicadamente, en
términos de cálida oración filial al
Padre, la experiencia inefable de la
resurrección, vivida por Él en las
primeras luces del domingo. Así nos
animaba san Josemaría en su
predicación a acercarnos a Cristo,
sabiéndonos sus contemporáneos:
«he querido recordar, aunque fuera
brevemente, algunos de los aspectos
de ese vivir actual de Cristo ―Iesus
Christus heri et hodie; ipse et in
sæcula―, porque ahí está el
fundamento de toda la vida
cristiana»[8]. El Señor quiere que le



tratemos y hablemos de Él no en
pasado, como se hace con un
recuerdo, sino percibiendo su “hoy”,
su actualidad, su viva compañía.

La Cincuentena pascual

Mucho antes de que existiera la
Cuaresma y los otros tiempos
litúrgicos, la comunidad cristiana
celebraba ya esta cincuentena de
alegría. Quien durante estos días no
expresara su júbilo era considerado
como alguien que no había captado
el núcleo de la fe, porque «con
Jesucristo siempre nace y renace la
alegría»[9]. Esta fiesta, tan
prolongada, nos sugiere hasta qué
punto «los padecimientos del tiempo
presente no son comparables con la
gloria futura que se va a manifestar
en nosotros»[10]. En este tiempo, la
Iglesia vive ya el gozo que el Señor le
depara: algo que «ni ojo vio, ni oído
oyó, ni pasó por el corazón del
hombre»[11].



Este sentido escatológico, de anticipo
del cielo, se refleja desde hace siglos
en la praxis litúrgica de suprimir las
lecturas del Antiguo Testamento
durante el tiempo pascual. Si toda la
Antigua Alianza es preparación, la
Cincuentena pascual celebra, en
cambio, la realidad del reino de Dios
ya presente. En la Pascua todo ha
sido renovado, y no cabe figura allí
donde todo es cumplimiento. Por eso,
en el tiempo pascual la liturgia
proclama, junto al cuarto Evangelio,
los Hechos de los Apóstoles y el libro
del Apocalipsis: libros luminosos que
tienen una especial afinidad con la
espiritualidad de este tiempo.

Los escritores del Oriente y del
Occidente cristianos contemplaron el
conjunto de la Cincuentena pascual
como un único y extenso día de
fiesta. Por eso, los domingos de este
tiempo no se llaman segundo,
tercero, cuarto… después de Pascua,
sino, sencillamente, domingos de



Pascua. Todo el tiempo pascual es
como un solo gran domingo; el
domingo que hizo domingos a todos
los domingos. Del mismo modo se
comprende el domingo de
Pentecostés, que no es una nueva
fiesta, sino el día conclusivo de la
gran fiesta de la Pascua.

Cuando llegaba la Cuaresma algunos
himnos de la tradición litúrgica de la
Iglesia recitaban el aleluya con un
tono de despedida. En contraste, la
liturgia pascual se recrea en este
canto, porque el aleluya es avance
del cántico nuevo que entonarán en
el cielo los bautizados[12], que ya
ahora se saben resucitados con
Cristo. Por eso, durante el tiempo
pascual, tanto el estribillo del salmo
responsorial como el final de las
antífonas de la Misa repiten
frecuentemente esta aclamación, que
une el imperativo del verbo hebreo 
hallal –alabar- y Yahveh, el nombre
de Dios.



«¡Feliz aquel aleluya que allí
entonaremos! —dice san Agustín en
una homilía— Será un aleluya seguro
y sin temor, porque allí no habrá
ningún enemigo, no se perderá
ningún amigo. Allí, como ahora aquí,
resonarán las alabanzas divinas;
pero las de aquí proceden de los que
están aún en dificultades, las de allá
de los que ya están en seguridad;
aquí de los que han de morir, allá de
los que han de vivir para siempre;
aquí de los que esperan, allá de los
que ya poseen; aquí de los que están
todavía en camino, allá de los que ya
han llegado a la patria»[13]. San
Jerónimo escribe que, durante los
primeros siglos en Palestina, ese grito
se había hecho tan habitual que
quienes araban los campos decían de
cuando en cuando: ¡aleluya! Y los que
remaban en las barcas para trasladar
a los viajeros de una a otra orilla de
un río, cuando se cruzaban,
exclamaban: ¡aleluya! «Un júbilo
profundo y sereno embarga a la



Iglesia en estas semanas del tiempo
pascual; es el que nuestro Señor ha
querido dejar en herencia a todos los
cristianos (…); un contento lleno de
contenido sobrenatural, que nada ni
nadie nos podrá quitar, si nosotros
no lo permitimos»[14].

La octava de Pascua

«Los ocho primeros días del tiempo
pascual constituyen la “octava de
Pascua”, y se celebran como
solemnidades del Señor»[15].
Antiguamente, durante esta octava el
obispo de Roma celebraba las 
stationes como un modo de
introducir a los neófitos en el triunfo
de aquellos santos especialmente
significativos para la vida cristiana
de la Urbe. Era una cierta “geografía
de la fe”, en la que la Roma cristiana
aparecía como una reconstrucción
de la Jerusalén del Señor. Se
visitaban varias basílicas romanas: la
vigilia de Pascua la statio tenía lugar



en San Juan de Letrán; el domingo en
Santa María Mayor; el lunes en San
Pedro del Vaticano; el martes en San
Pablo Extramuros; el miércoles en
San Lorenzo Extramuros; el jueves
en la basílica de los Santos Apóstoles;
el viernes en Santa María ad
martyres; y el sábado, de nuevo, en
San Juan de Letrán.

Las lecturas de esos días guardaban
relación con el lugar de la
celebración. Así, por ejemplo el
miércoles la statio se celebraba en la
basílica de San Lorenzo Extramuros.
Allí el evangelio que se proclamaba
era el pasaje de las brasas
encendidas[16], en clara alusión a la
tradición popular romana, que relata
cómo el diácono Lorenzo fue
martirizado sobre una parrilla. El
sábado de la octava era el día en que
los neófitos deponían el alba con la
que se habían revestido en su
bautismo durante la vigilia pascual.
La primera lectura era por eso la



exhortación de Pedro que comienza
con las palabras «deponentes igitur
omnem malitiam…»[17]: habiéndoos
despojado de toda malicia…

Los Padres de la Iglesia hablaban con
frecuencia del domingo como
“octavo día”. Situado más allá de la
sucesión septenaria de los días, el
domingo evoca el inicio del tiempo y
su final en el siglo futuro[18]. Por
eso, los antiguos baptisterios, como el
de san Juan de Letrán, tenían forma
octogonal; los catecúmenos salían de
la fuente bautismal para iniciar su
vida nueva, abierta ya al octavo día,
al domingo que no acaba. Cada
domingo nos recuerda así que
nuestra vida transcurre dentro del
tiempo de la Resurrección.

Ascensión y Pentecostés

«Con su ascensión, el Señor
resucitado atrae la mirada de los
Apóstoles y también nuestra mirada
a las alturas del cielo para



mostrarnos que la meta de nuestro
camino es el Padre»[19]. Empieza el
tiempo de una presencia nueva del
Señor: parece que está más
escondido, pero en cierto modo está
más cerca de nosotros; empieza el
tiempo de la liturgia, que es toda ella
una gran oración al Padre, por el
Hijo, en el Espíritu Santo; una
oración «en cauce manso y
ancho»[20].

Jesús desaparece de la vista de los
apóstoles, que quizá se quedan
taciturnos al principio. «No sabemos
si en aquel momento se dieron
cuenta de que precisamente ante
ellos se estaba abriendo un horizonte
magnífico, infinito, el punto de
llegada definitivo de la peregrinación
terrena del hombre. Tal vez lo
comprendieron solamente el día de
Pentecostés, iluminados por el
Espíritu Santo»[21].



«Dios todopoderoso y eterno, que has
querido incluir el sacramento de la
Pascua en el misterio de los
cincuenta días…»[22]. La Iglesia nos
enseña a reconocer en esta cifra el
lenguaje expresivo de la revelación.
El número cincuenta tenía dos
cadencias importantes en la vida
religiosa de Israel: la fiesta de
Pentecostés, siete semanas después
de comenzar a meter la hoz en el
trigo; y la fiesta del jubileo que
declaraba santo el año cincuenta: un
año dedicado a Dios en el que cada
uno recobraba su propiedad, y cada
cual podía regresar a su familia[23].
En el tiempo de la Iglesia, el
«sacramento de la Pascua» incluye
los cincuenta días después de la
Resurrección del Señor, hasta la
venida del Espíritu Santo en
Pentecostés. Si, con el lenguaje de la
liturgia, la Cuaresma significa la
conversión a Dios con toda nuestra
alma, con toda nuestra mente, con
todo nuestro corazón, la Pascua



significa nuestra vida nueva de “con-
resucitados” con Cristo. «Igitur, si
consurrexistis Christo, quæ sursum
sunt quærite: así pues, si habéis
resucitado con Cristo, buscad las
cosas de arriba, donde Cristo está
sentado a la derecha de Dios»[24].

Al cumplirse estos cincuenta días,
«llegamos al culmen de los bienes y a
la metrópolis de todas las
fiestas»[25], pues, inseparable de la
Pascua, es como la “Madre de todas
las fiestas”. «Sumad —decía
Tertuliano a los paganos de su
tiempo— todas vuestras fiestas y no
llegaréis a la cincuentena de
Pentecostés»[26]. Pentecostés es, pues,
un domingo conclusivo, de plenitud.
En esta Solemnidad vivimos con
admiración cómo Dios, a través del
don de la liturgia, actualiza la
donación del Espíritu que tuvo lugar
en los albores de la Iglesia naciente.



Si en la Ascensión Jesús «fue elevado
al cielo para hacernos compartir su
divinidad»[27], ahora, en el día de
Pentecostés, el Señor, sentado a la
derecha del Padre, comunica su vida
divina a la Iglesia mediante la
infusión del Paráclito, «fruto de la
Cruz»[28]. San Josemaría vivía y nos
animaba a vivir con este sentido de
presente perenne: «Ayúdame a pedir
una nueva Pentecostés, que abrase
otra vez la tierra»[29].

Se comprende también por eso que
san Josemaría quisiera comenzar
algunos medios de formación de la
Obra rezando una oración
tradicional en la Iglesia que se
encuentra, por ejemplo, en la Misa
votiva del Espíritu Santo: «Deus, qui
corda fidelium Sancti Spiritus
illustratione docuisti, da nobis in
eodem Spiritu recta sapere, et de eius
semper consolatione gaudere»[30].
Con palabras de la liturgia,
imploramos a Dios Padre que el



Espíritu Santo nos haga capaces de
apreciar, de saborear, el sentido de
las cosas de Dios; y pedimos también
disfrutar del consuelo alentador del
«Gran Desconocido»[31]. Porque «el
mundo tiene necesidad del valor, de
la esperanza, de la fe y de la
perseverancia de los discípulos de
Cristo. El mundo necesita los frutos,
los dones del Espíritu Santo, como
enumera san Pablo: “amor, alegría,
paz, paciencia, afabilidad, bondad,
lealtad, modestia, dominio de sí” (Ga
5, 22). El don del Espíritu Santo ha
sido dado en abundancia a la Iglesia
y a cada uno de nosotros, para que
podamos vivir con fe genuina y
caridad operante, para que podamos
difundir la semilla de la
reconciliación y de la paz»[32].

Félix María Arocena



[1] Misal Romano, Miércoles de la
Octava de Pascua, Antífona de
entrada. Cfr. Mt 25, 34.

[2] Rm 4, 25.

[3] Cfr. Jn 15, 9-11.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 102.

[5] Hch 10, 41.

[6] San León Magno, Sermo 74, 2 (PL
54, 398).

[7] Misal Romano, Domingo de
Resurrección, Antífona de entrada.
Cfr. Sal 138 (139), 18.5-6.

[8] Es Cristo que pasa, n. 104. Cfr. Hb
13, 8.

[9] Francisco, Exhortación Apostólica
Evangelii Gaudium, 24-XI-2013, n. 1.

[10] Rm 8, 18.



[11] 1 Co 2, 9.

[12] Cfr. Ap 5,9

[13] San Agustín, Sermo 256, 3 (PL 38,
1193).

[14] Beato Álvaro, Caminar con Jesús,
Cristiandad: Madrid, 2014, 197.

[15] Misal Romano, Normas
universales del año litúrgico, 24.

[16] Jn 21, 9.

[17] 1 P 2, 1.

[18] Cfr. San Juan Pablo II, Carta
Apostólica Dies Domini, 31-V-1998, n.
26.

[19] Francisco, Regina Coeli, 1-
VI-2014.

[20] Camino, 145.

[21] Benedicto XVI, Homilía, 28-
V-2006.



[22] Misal Romano, Vigilia del
Domingo de Pentecostés, colecta.

[23] Cfr. Lv 23, 15-22; Nm 28, 26-31; 
Lv 25, 1-22.

[24] Col 3, 1.

[25] San Juan Crisóstomo, Homilia II
de Sancta Pentecoste (PG 50, 463).

[26] Tertuliano, De idolatria 14 (PL 1,
683).

[27] Misal Romano, Ascensión del
Señor, prefacio.

[28] Es Cristo que pasa, n. 96.

[29] San Josemaría, Surco, n. 213.

[30] Misal Romano, Misa votiva del
Espíritu Santo, colecta.

[31] Cfr. Es Cristo que pasa, nn.
127-138.



[32] Francisco, Homilía en la
Solemnidad de Pentecostés, 24-
V-2015.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/tiempo-pascua-
liturgia-resurreccion-alegria-

pentecostes/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/tiempo-pascua-liturgia-resurreccion-alegria-pentecostes/
https://opusdei.org/es-gt/article/tiempo-pascua-liturgia-resurreccion-alegria-pentecostes/
https://opusdei.org/es-gt/article/tiempo-pascua-liturgia-resurreccion-alegria-pentecostes/
https://opusdei.org/es-gt/article/tiempo-pascua-liturgia-resurreccion-alegria-pentecostes/

	El tiempo de una presencia (V): Pascua, he resucitado y aún estoy contigo
	La Cincuentena pascual


