
opusdei.org

Tema 11. El
testimonio
evangélico

Jesús envió a los apóstoles al
mundo entero para «predicar el
Evangelio a toda criatura». El
contenido de ese Evangelio era
lo que dijo e hizo Jesús en su
vida terrena. Los cuatro relatos
de Mateo, Marcos, Lucas y Juan
son el resultado de un largo
proceso de composición. Los
evangelios no son libros que
presentan a Jesús como una
figura del pasado: son palabra
actual, en ellos Jesús está
siempre vivo.



01/10/2022

Sumario

• Composición y autenticidad de los
evangelios

• Fiabilidad histórica

• Imagen de Cristo según los
evangelios

• Bibliografía básica

El testimonio escrito más antiguo de
la palabra “evangelio” en sentido
cristiano proviene de san Pablo,
aunque su uso es anterior a él. El
apóstol la utiliza 20 años después de
la muerte del Señor sin tener que
explicarla (1 Ts 1,5; 2,4; Gal 2,5.14; 1
Co 4,15; Rm 10,16). En boca de Jesús,



la palabra “Evangelio” suele ir
acompañada de un complemento:
“Evangelio del Reino de Dios”.

En la antigüedad —en Homero o en
Plutarco— la palabra “evangelio” se
empleaba para designar la
recompensa que se daba al portador
de la noticia de una victoria, o el
sacrificio de acción de gracias a los
dioses que se ofrecía por esa buena
noticia. Los romanos llamaron
“evangelios” al conjunto de
beneficios que Augusto había traído
a la humanidad, tal como lo atestigua
una inscripción referida al
emperador: «El día del nacimiento
del dios ha señalado el comienzo de
las buenas nuevas para el mundo».

Sin embargo, en la traducción griega
del Antiguo Testamento
(Septuaginta), el verbo euaggelidso,
“dar una buena noticia”, estaba en
relación con el anuncio de la llegada
de los tiempos mesiánicos, en los que



Dios salvaría a su pueblo: «Yo estoy
aquí, como sazón sobre los montes,
como los pies del que trae la buena
noticia de un anuncio de paz, como el
que trae la buena noticia de cosas
buenas, porque haré que vuestra
salvación se oiga, diciendo a Sion:
“¡Tu Dios reinará!”» (Is 52,7-8 [LXX];
ver también Is 61,1-2; Sal 96,2.10).

En el Nuevo Testamento ese
mensajero o heraldo que proclama la
realeza de Señor y con su palabra
inaugura los tiempos mesiánicos es
Jesús.

Composición y autenticidad de los
evangelios

Los evangelios nos informan de que
«después de haber sido apresado
Juan, vino Jesús a Galilea predicando
el Evangelio de Dios» (Mc 1,14). Esa
buena noticia consiste en que con
Jesús se hace presente el Reino de
Dios. Jesús no solo es el mensajero de
esa buena nueva, sino que el



mensaje se refiere a él mismo. Tras
la resurrección, Jesús envió a los
apóstoles al mundo entero para
«predicar el Evangelio a toda
criatura» (Mc 16,15). El contenido de
ese Evangelio era lo que dijo e hizo
Jesús en su vida terrena, así como su
pasión, muerte y resurrección,
mostrando que en él las promesas
del Antiguo Testamento habían
llegado a plenitud.

De esta misión apostólica nacen los
“evangelios”, que se llaman así por
contener por escrito el Evangelio
predicado. Nos han llegado cuatro
testimonios de un único Evangelio:
los de Mateo, Marcos, Lucas y Juan.
Estos cuatro relatos son el resultado
de un largo proceso de composición,
que se suele dividir en tres etapas:

1) La vida y enseñanzas de Jesús en
Palestina durante las tres primeras
décadas de nuestra era. En estos años
sus discípulos fueron oyentes y



testigos de los signos y milagros que
realizó su Maestro. Además, fueron
enviados por él a predicar su
mensaje, lo que implicaba aprender
aquello que debían transmitir. Es un
periodo en el que la memoria juega
un papel muy importante.

2) Tras la muerte y resurrección de
Jesús, se desarrolla la tradición oral.
En este tiempo los apóstoles
predicaron lo que el Señor había
dicho y hecho a la luz de la
comprensión más profunda de los
acontecimientos de que ellos
gozaban y la asistencia del Espíritu
de la verdad (Jn 16,13). Es un periodo
de otros 30-40 años durante el cual la
tradición sobre Jesús se expande de
forma oral desde Palestina hasta
muchos otros lugares del Imperio
romano. En estas décadas,
seguramente las tradiciones sobre
Jesús iban también cuajando en
algunas formas escritas (enseñanzas
y dichos de Jesús, milagros realizados



por él, el relato de su pasión y
muerte, etc.) y se iban adaptando a
las necesidades de los oyentes gracias
a la predicación, la catequesis y las
celebraciones litúrgicas.

3) Desde finales de la década de los
60 —cuando van desapareciendo la
mayor parte de quienes habían sido
testigos directos de la vida y obra de
Jesús y el templo de Jerusalén es
destruido— hasta finales del siglo I,
los evangelistas pusieron por escrito
en forma de relato algunas de las
muchas cosas que se transmitían de
manera oral o escrita. Para ello
sintetizaron esas tradiciones o
desarrollaron otras según las nuevas
circunstancias en que vivían las
distintas comunidades cristianas. En
su tarea conservaron el estilo de la
proclamación apostólica.

Los evangelios no indican en el texto
quiénes fueron sus autores. Son
obras anónimas. Algunos escritos



cristianos de finales del siglo I citan
frases o pasajes presentes en los
evangelios, aunque sin referirse a
quiénes los escribieron. De todas
formas, en el siglo II existía ya un
consenso de que estos escritos eran
solo cuatro y que las autoridades que
estaban detrás de ellos eran las
figuras apostólicas de Mateo, Marcos,
Lucas y Juan. Así lo recogen Papías
de Hierápolis (transmitido por
Eusebio de Cesarea), san Ireneo,
Clemente de Alejandría y el Canon de
Muratori, que transmiten los más
antiguos testimonios sobre la autoría
de los evangelios. Por ejemplo, san
Ireneo escribe:

«Mateo publicó entre los hebreos en
su propia lengua, una forma escrita
de evangelio, mientras que Pedro y
Pablo en Roma anunciaban el
evangelio y fundaban la Iglesia. Fue
después de su partida cuando
Marcos, el discípulo e intérprete de
Pedro, nos transmitió también por



escrito lo que había sido predicado
por Pedro. Lucas, compañero de
Pablo, consignó también en un libro
lo que había sido predicado por éste.
Luego Juan, el discípulo del Señor, el
mismo que había descansado sobre
su pecho (Jn 13,23) publicó también
el evangelio mientras residía en
Éfeso» (Contra las herejías, 3,1,1).

Con estas palabras, el obispo de Lyon
está demostrando el origen
apostólico de los cuatro evangelios
canónicos. Son auténtica y verdadera
tradición de los apóstoles. Es
importante notar que con el término
“auténtico” se designa el carácter
original o de conformidad con el
original de un acto o documento. En
esta condición reside su autoridad y
por ello puede dar fe o constituir una
prueba. Por ello, se dice que un
escrito es auténtico para indicar que
tiene realmente como autor a la
persona a quien se atribuye. Pero
también se utiliza el término



“auténtico” en plural para designar a
los representantes de la Tradición
revestidos de autoridad, que han sido
acatados universalmente por los
Santos Padres. En este sentido, los
apóstoles (Mateo y Juan) o los
varones apostólicos (Marcos,
discípulo de Pedro, y Lucas, discípulo
de Pablo) son “auténticos” porque
dan garantía de la autenticidad y
veracidad del testimonio de los
evangelios que llevan sus nombres,
no porque ellos necesariamente
hubieran escrito de puño y letra las
narraciones evangélicas.

De hecho, no conocemos el modo
concreto en que fueron compuestos
estos relatos. Las semejanzas y
diferencias entre los tres primeros —
Mateo, Marcos y Lucas—, llamados
“evangelios sinópticos”, porque si se
ponen en columnas paralelas se
pueden observar sus coincidencias y
discordancias en un solo golpe de



vista (sinopsis), han dado lugar a
diversas hipótesis sobre su origen.

Durante mucho tiempo se pensó,
siguiendo a san Agustín, que el
primer evangelio en componerse
habría sido el de Mateo y que luego
Marcos lo abrevió. Más tarde, Lucas,
conociendo los dos escritos, habría
compuesto el suyo.

También se propuso, siguiendo a
Clemente de Alejandría, que Mateo
habría sido el primero en escribir su
evangelio para los judeocristianos y
luego Lucas lo habría adaptado para
los cristianos de origen pagano, hasta
que, finalmente, Marcos habría
realizado un compendio de los dos.

Sin embargo, la explicación que
cuenta con mayor apoyo hoy en día
es la que considera que la obra de
Marcos favoreció la relación entre
evangelio oral y evangelio escrito y
se convirtió en el prototipo de
“evangelio”. Los otros evangelistas



habrían adoptado el esquema de este
primer relato añadiendo material
común a ambos que no estaba
presente en Marcos y materiales
propios. En todo caso, de entre las
diversas tradiciones vinculadas a los
apóstoles, cada evangelista hubo de
seleccionar aquello que tenía
disponible, enmarcarlo en una
narración y abreviarlo o ampliarlo,
teniendo en cuenta las circunstancias
de las comunidades a quienes se
dirigían.

Según esta comprensión, parece que
Mateo y Lucas, quizá sin conocerse
entre sí, utilizaron el evangelio de
Marcos. En cambio, lo que es común
a Mateo y Lucas, pero no se
encuentra en Marcos, se suele
identificar con una colección de
dichos de Jesús (llamada
habitualmente fuente Q), pero de la
que, si existió, no nos han llegado
testimonios. Además, cada uno de los
tres evangelios presenta tradiciones



que son solo de ellos y no aparecen
en los otros. Juan, por su parte,
conoce las tradiciones recogidas en
Marcos, aunque presenta la
narración de la vida y obra de Jesús
con rasgos propios.

En todo caso, estos primeros
documentos reúnen tradiciones que
se remontan a la predicación
apostólica. No son biografías de Jesús
en el sentido que actualmente se da
al término “biografía” —aunque
relatan la vida terrena del Señor—
sino testimonio apostólico de
Jesucristo. De hecho, san Justino se
refiere a ellos como “Memorias (o
recuerdos) de los apóstoles”, que
“son llamadas evangelios” (Apología,
1,66,3). Este será el nombre que se
impone y que muestra tanto su
originalidad como la conexión con la
predicación apostólica, incluso en el
modo en estructurar el relato.



En efecto, el esquema de los cuatro
evangelios es el mismo que el del
anuncio apostólico (kérigma),
sintetizado, por ejemplo, en el
discurso de Pedro en casa del
centurión Cornelio (Hch 10,37-43):
Jesús es bautizado por Juan, predica
y realiza milagros en Galilea, sube a
Jerusalén, donde tras su ministerio
en la ciudad santa es llevado a la
pasión y muerte. Después de
resucitar, se aparece a los apóstoles y
asciende a los cielos junto al Padre,
desde donde vendrá como juez. Los
que creen en él reciben el perdón de
los pecados.

Sobre este esquema cada evangelista
escribe su propia narración. Mateo y
Lucas hacen preceder el ministerio
público de Jesús con los relatos de la
infancia y Juan con el prólogo que
muestra la prexistencia de Jesús, el
Logos hecho carne. Marcos destaca la
necesidad de la conversión para
recibir al Mesías y el papel de Pedro.



Mateo presenta el ministerio de Jesús
en torno a grandes discursos. Lucas
subraya la subida de Jesús desde
Galilea a Jerusalén. Juan va
revelando la condición mesiánica de
Jesús mediante signos (milagros)
hasta mostrar la muerte de Cristo
como una glorificación.

Fiabilidad histórica

Para hablar de la veracidad histórica
de los evangelios es necesario
entender bien su género. No son
crónicas contemporáneas de la vida
de Jesús escritas por un testigo. Son
relatos fieles a la tradición
apostólica, que, a su vez, es fiel a la
predicación y vida de Cristo. Es decir,
los apóstoles no repetían
simplemente lo que Jesús había
dicho o narraban con detalle lo que
había hecho. Transmitían la vida de
Jesús otorgándole un significado.
Esto se ve claro en la más primitiva
confesión de fe que recoge san Pablo



en 1 Cor 15,3 y que él mismo había
recibido por tradición: «Cristo murió
por nuestros pecados, según las
Escrituras». Es decir, la predicación
apostólica narra unos hechos
históricos indiscutibles —“Cristo
murió”, un acontecimiento histórico
sucedido bajo Poncio Pilato— con un
sentido salvífico que afecta
directamente a los hombres y
mujeres de todos los tiempos —“por
nuestros pecados”—, conforme
estaba anunciado en los escritos
sagrados de Israel —“según las
Escrituras”—.

Lo narrado en los evangelios, por
tanto, remite a la verdad de lo
sucedido, a lo que los apóstoles
fueron testigos y predicaron con el
fin de comunicar a las gentes de
todos los tiempos que la salvación se
encuentra en Cristo muerto y
resucitado, tal como lo anunciaban
las Escrituras de Israel. Por eso, no
hay que buscar en estos escritos los



hechos desnudos, objetivos —algo
que, por otra parte, es imposible de
lograr en un relato antiguo—
desprovistos del significado que le
dieron los evangelistas. La realidad
histórica no se puede separar de la
enseñanza de los apóstoles, que cada
evangelista presenta de manera
propia.

Esto no significa que no sea posible
remontarse a los hechos históricos
transmitidos en los evangelios o que
su condición de relatos
inseparablemente unidos a una
enseñanza impida afirmar que lo
narrado en ellos es fiable. A lo largo
de los siglos, se ha examinado la
historicidad de los relatos
evangélicos según el concepto de
historia que se tenía en cada
momento. En la época moderna, con
la concepción de la historia como
una narración basada en la crítica
histórica de documentos antiguos
que no se consideraban objetivos, se



planteó la distinción entre el “Jesús
de la historia y el Cristo de la fe”. Con
ella se separaba la figura de Jesús
reconstruible por los historiadores y
lo que la Iglesia enseña sobre Cristo.
Aunque para el cristiano no hay
disociación —pues el Jesús histórico
es el mismo Señor Jesucristo, cuya
persona y enseñanza la Iglesia
transmite fielmente—, el problema
que plantea es ineludible. No se
puede renunciar a la cuestión sobre
cómo acceder a Jesús desde el punto
de vista histórico. Jesucristo, el Hijo
de Dios encarnado, fue y es
verdadero hombre. Es un personaje
de la historia y su obra redentora se
realizó también con acciones en la
historia de los hombres. Como
enseña Benedicto XVI, si Jesús fuera
una idea o una ideología, el
cristianismo sería una gnosis. Por
ello, la investigación histórica sobre
lo narrado en los relatos evangélicos
es un requisito necesario, no solo
para consolidar la fe, sino también



para tener un mejor conocimiento de
la humanidad santa del Señor.

El acceso a Jesús debe partir de los
evangelios: es la fuente primordial
para conocer a Jesús. Al mismo
tiempo, nos ha llegado el testimonio
histórico de otras fuentes no bíblicas
que avalan lo que estos cuatro
relatos contienen. Por ejemplo, los
hallazgos arqueológicos en la región
de la Palestina del cambio de época
han sacado a la luz datos valiosos
que apoyan o contextualizan lo
narrado en los evangelios. Los textos
encontrados en Qumrán, las
traducciones de las Escrituras judías
al arameo, la tradición oral judía y
sus formas de transmisión, las
fuentes rabínicas permiten conocer
mejor la vitalidad religiosa de la
época y el modo en que se utilizaban
los escritos sagrados. El testimonio
sobre Jesús del historiador judeo-
romano Flavio Josefo y los otros
testimonios de fuentes paganas



(Tácito, Suetonio, Plinio), junto a la
información que se desprende de los
textos retóricos grecorromanos, el
estudio de la educación helenística o
el influjo de las escuelas de
pensamiento griegas, también
ayudan a enmarcar y conocer mejor
aspectos históricos presentes en los
evangelios. Y frente a las acusaciones
de subjetividad de estos relatos, las
mencionadas fuentes externas se
complementan con un conjunto de
criterios que aseguran la fiabilidad
histórica de los relatos de los
evangelios. Algunos de los más
importantes son:

1) El criterio de discontinuidad. Se
consideran probadamente históricos
expresiones y hechos que no encajan
en el judaísmo del tiempo ni habrían
sido inventadas por la primitiva
Iglesia o por los evangelistas. Por
ejemplo, “Reino de Dios”, “Hijo del
Hombre”, “Abbá”, “Amén”, el



bautismo de Jesús por parte de Juan,
los defectos de los Apóstoles.

2) El criterio de testimonio múltiple.
Rasgos de la figura, predicación y
actividad de Jesús que están
atestiguados en todos los evangelios
y en otros escritos del Nuevo
Testamento o fuera de él son
auténticos. Por ejemplo, la postura de
Jesús ante la Ley, los pecadores y los
pobres; la resistencia a ser
reconocido como un rey-mesías de
tipo político; la predicación del
Reino, su actividad sanadora y sus
milagros.

3) El criterio de coherencia o
conformidad. Aspectos que no
pueden establecer como históricos
por otros criterios, pero que son
coherentes con lo que sabemos de
forma fidedigna sobre la predicación
de Jesús y su anuncio de la venida e
instauración del Reino de Dios, se
consideran auténticos. Por ejemplo,



el Padrenuestro, las parábolas o las
bienaventuranzas.

4) El criterio de explicación
necesaria. Acontecimientos que dan
sentido e iluminan un conjunto de
elementos que, en caso contrario, no
se entenderían, se consideran
también auténticos. Por ejemplo, el
éxito del comienzo del ministerio de
Jesús, su actividad en Jerusalén, las
enseñanzas en privado a sus
discípulos.

A estos criterios se añaden los
llamados “indicios” de que algo
narrado sea probablemente cierto.
Detalles como Jesús durmiendo en el
cabezal de la barca o la indicación de
que algo ocurrió, por ejemplo, “cerca
de Jericó”, son indicios de que tras el
relato está el testimonio de un testigo
ocular.

Todo ello muestra que los evangelios,
aunque son testimonios de fe, son
fiables históricamente. Prueban que



el modo teológico y salvífico que
tienen los evangelios de presentar a
Jesús no deforma la realidad
histórica agrandando su figura. Esto
no significa que la imagen que
transmiten los evangelistas se agote
en sus relatos, pues, como escribe
san Juan, hay muchas otras cosas que
no se recogieron en los evangelios (Jn
20,30-31; 21,25). Pero,
principalmente, porque Jesús es el
Hijo eterno de Dios, cuya imagen
excede todo intento humano de
comprensión plena.

Imagen de Cristo según los
evangelios

Aun siendo incompleta, la imagen de
Cristo que transmiten los evangelios
no solo es la que Dios ha querido
revelarnos, sino que está en la base
de todas las otras imágenes de Cristo
que se han propuesto y desarrollado
a lo largo de la historia de la Iglesia,
especialmente a través de sus santos.



Todas ellas se fundamentan en las
imágenes de Jesús que se encuentran
en los evangelios.

Jesús es presentado por san Mateo
con toda su majestad, pues es el Hijo
de Dios (cf. 1,20; 27,54). Es también el
Mesías prometido. En él se cumplen
los anuncios de los profetas del
Antiguo Testamento, como lo
muestran las veces en que se dice
que «se cumplió lo que había dicho
Dios por medio del profeta» o
expresiones parecidas (1,22-23;
2,5-6.15.17-18.23; 3,3-4; etc.). Pero es
al mismo tiempo el Mesías a quien
las autoridades de Israel no acogen y
rechazan. Por eso anuncia que Dios
se formará un nuevo pueblo «que
rinda frutos» (21,43). Ese nuevo
pueblo es la Iglesia. En ella, Jesús es
el Maestro, pero, sobre todo, el
Emmanuel —Dios con nosotros—
desde antes de su concepción (1,23),
que estará presente en medio de los
suyos hasta el final de los tiempos



(18,20; 28,20). Es, finalmente, el
Siervo del Señor anunciado por
Isaías, que con sus palabras y sus
milagros cumple el plan de salvación
de Dios con los hombres (8,16-17;
12,15-21).

Para san Marcos, como no podía ser
de otra manera, Jesús es también el
Mesías anunciado en el Antiguo
Testamento, pero, más que con textos
que se cumplen en él, es presentado
realizando las obras del Mesías
prometido. Pero, para evitar
interpretaciones de carácter político,
Jesús pide silencio a quienes se
benefician de esas obras, para que su
mesianismo no se entienda en
sentido temporal sino a la luz de la
cruz (1,44; 5,43; 7,36; 8,26). Por eso
también el evangelista refiere que el
título con el que Jesús prefirió
denominarse es “Hijo del
Hombre” (2,10.28; 8,31.38; etc.), un
título que evoca la visión del libro de
Daniel que anuncia que un ser



celestial, «como un hijo de hombre»,
vendrá desde lo alto y recibirá el
poder sobre todas las naciones (Dn
7,13-14) y que muestra la condición
transcendente del Mesías. Además,
san Marcos subraya que Jesús es el
“Hijo de Dios”. Se le denomina así
desde el inicio del relato (1,1), lo
proclama el Padre en el bautismo y
en la transfiguración (1,11; 9,7) y lo
confiesa el centurión ante la cruz
(15,39).

San Lucas destaca que Jesús es el
Profeta por excelencia (1,76; 4,24;
7,16.26; 13,33; 24,19). Nadie como él
puede hablar en nombre de Dios.
Además, como los profetas del
Antiguo Testamento que eran
movidos por el espíritu de Dios, Jesús
fue ungido por el Espíritu en el
Bautismo (3,22), conducido por él al
desierto para ser tentado (4,1) e
impulsado a dirigirse Galilea para
iniciar su misión (4,14.18). Para el
tercer evangelista, Jesús es también



el Salvador, pues él va a salvar al
pueblo de sus pecados. En él se
cumplen las promesas de salvación
hechas por Dios a los patriarcas y
profetas de Israel (1,47.69.71.77;
2,11.30; 3,6; etc.), que se manifiestan
en sus acciones salvadoras,
especialmente en los gestos de
misericordia hacia los débiles y
pecadores (7,50; 8,48.50; 18,42;
19,9-10). Asimismo, Jesús es el Señor.
Con este título se designaba a Dios
entre los judíos para evitar
pronunciar su santo nombre. Al
mismo tiempo era una forma de
respeto para dirigirse a una persona.
San Lucas hace abundante uso de
este título referido a Jesús, indicando
así su condición divina desde el
nacimiento hasta que se manifiesta
plenamente en la resurrección (2,11;
5,8.12; 7,6; etc.).

Jesús según san Juan es, de nuevo, el
Mesías prometido de Israel y
también el Profeta (4,19; 6,14) y



Maestro (Rabbí) que enseña (1,38.49;
3,2; etc.; 6,3.69; 7,14.28; 8,20). Pero en
el cuarto evangelio esta revelación
adquiere una mayor hondura
teológica. Como en los otros
evangelios, Jesús es el Hijo de Dios,
pero san Juan subraya que es “el
Hijo”, el Unigénito (1,14.18), el único
verdaderamente Hijo, de quien Dios
es su Padre de modo diferente a
como lo es de los demás hombres
(20,17). De hecho, es una sola cosa
con Él (10,30; 5,19-21.23.26; 14,11).
Además, como Hijo de Dios, Jesús es
preexistente (1,30; 8.58). Se hace
carne y ha puesto su morada entre
los hombres (1,1-14). Es la Palabra
sempiterna del Padre, el Logos, que
ha creado y sostiene el mundo (1,1-3),
y ha sido enviada como Palabra
última y decisiva de Dios a la
humanidad para revelar a los
hombres quién es Dios (17,25). Es
aquel en quien se cumplen algunos
rasgos que en el Antiguo Testamento
se atribuían a Dios: Jesús es el Pan de



Vida (6,35.51), la Luz del mundo
(8,12), la Puerta (de las ovejas)
(10,7.9), el Buen Pastor (10,11.14), la
Resurrección y la Vida (11,25), el
Camino, la Verdad y la Vida (14,6), la
Vid (15,1.5). Es, por eso, quien puede
utilizar la expresión “Yo soy” en
sentido absoluto, sin un predicado
(8,28.58; 18,5), para indicar su
condición divina. Pero es también el
“Hijo del Hombre”, verdaderamente
hombre, que ha bajado del cielo para
morir (1,51; 3,13; 6,62), el Cordero de
Dios que quita los pecados del
mundo muriendo en la cruz (1,29.36;
cf. 19,14).

En cualquier caso, los evangelios no
son libros que presentan a Jesús
como una figura del pasado. Son
palabra actual, en los que Jesús está
siempre vivo. Por eso, san Josemaría
podía aconsejar: «¡Vive junto a
Cristo!: debes ser, en el Evangelio, un
personaje más, conviviendo con
Pedro, con Juan, con Andrés...,



porque Cristo también vive ahora: 
Iesus Christus, heri et hodie, ipse et in
sæcula! —¡Jesucristo vive!, hoy como
ayer: es el mismo, por los siglos de
los siglos» (Forja, 8).

Juan Chapa

Bibliografía básica

—Concilio Vaticano II, Dei Verbum,
nn. 18-19

—Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
124-127.

Lecturas recomendadas

—Facultad de Teología de la
Universidad de Navarra,
“Introducción a los Santos
Evangelios” e “Introducciones” a
cada evangelio, en Sagrada Biblia.
Nuevo Testamento, Pamplona: Eunsa,



2008, 35-45; 58-66; 239-248; 363-374;
557-567. (Existe traducción al inglés).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/tema-11-el-
testimonio-evangelico/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/tema-11-el-testimonio-evangelico/
https://opusdei.org/es-gt/article/tema-11-el-testimonio-evangelico/
https://opusdei.org/es-gt/article/tema-11-el-testimonio-evangelico/

	Tema 11. El testimonio evangélico

