opusdei.org

Tema 11. El
testimonio
evangélico

Jesus envio a los apdstoles al
mundo entero para «predicar el
Evangelio a toda criatura». El
contenido de ese Evangelio era
lo que dijo e hizo Jesus en su
vida terrena. Los cuatro relatos
de Mateo, Marcos, Lucas y Juan
son el resultado de un largo
proceso de composicion. Los
evangelios no son libros que
presentan a Jesus como una
figura del pasado: son palabra
actual, en ellos Jesus esta
siempre vivo.



01/10/2022

Sumario

» Composicion y autenticidad de los
evangelios

 Fiabilidad historica

* Imagen de Cristo segun los
evangelios

* Bibliografia basica

El testimonio escrito mas antiguo de
la palabra “evangelio” en sentido
cristiano proviene de san Pablo,
aunque su uso es anterior a él. El
apostol la utiliza 20 afios después de
la muerte del Sefior sin tener que
explicarla (1 Ts 1,5; 2,4; Gal 2,5.14; 1
Co 4,15; Rm 10,16). En boca de Jesus,



la palabra “Evangelio” suele ir
acompaifiada de un complemento:
“Evangelio del Reino de Dios”.

En la antigiedad —en Homero o en
Plutarco— la palabra “evangelio” se
empleaba para designar la
recompensa que se daba al portador
de la noticia de una victoria, o el
sacrificio de accion de gracias a los
dioses que se ofrecia por esa buena
noticia. Los romanos llamaron
“evangelios” al conjunto de
beneficios que Augusto habia traido
a la humanidad, tal como lo atestigua
una inscripcion referida al
emperador: «El dia del nacimiento
del dios ha sefialado el comienzo de
las buenas nuevas para el mundo».

Sin embargo, en la traduccion griega
del Antiguo Testamento
(Septuaginta), el verbo euaggelidso,
“dar una buena noticia”, estaba en
relacion con el anuncio de la llegada
de los tiempos mesianicos, en los que



Dios salvaria a su pueblo: «Yo estoy
aqui, como sazon sobre los montes,
como los pies del que trae la buena
noticia de un anuncio de paz, como el
que trae la buena noticia de cosas
buenas, porque haré que vuestra
salvacion se oiga, diciendo a Sion:
“Tu Dios reinara!”» (Is 52,7-8 [LXX];
ver también Is 61,1-2; Sal 96,2.10).

En el Nuevo Testamento ese
mensajero o heraldo que proclama la
realeza de Sefior y con su palabra
inaugura los tiempos mesidnicos es
Jesus.

Composicion y autenticidad de los
evangelios

Los evangelios nos informan de que
«después de haber sido apresado
Juan, vino Jesus a Galilea predicando
el Evangelio de Dios» (Mc 1,14). Esa
buena noticia consiste en que con
Jesus se hace presente el Reino de
Dios. Jesus no solo es el mensajero de
esa buena nueva, sino que el



mensaje se refiere a él mismo. Tras
la resurreccion, Jesus envid a los
apostoles al mundo entero para
«predicar el Evangelio a toda
criatura» (Mc 16,15). El contenido de
ese Evangelio era lo que dijo e hizo
Jesus en su vida terrena, asi como su
pasion, muerte y resurreccion,
mostrando que en €l las promesas
del Antiguo Testamento habian
llegado a plenitud.

De esta mision apostolica nacen los
“evangelios”, que se llaman asi por
contener por escrito el Evangelio
predicado. Nos han llegado cuatro
testimonios de un unico Evangelio:
los de Mateo, Marcos, Lucas y Juan.
Estos cuatro relatos son el resultado
de un largo proceso de composicion,
que se suele dividir en tres etapas:

1) La vida y ensefianzas de Jesus en
Palestina durante las tres primeras
décadas de nuestra era. En estos afios
sus discipulos fueron oyentes y



testigos de los signos y milagros que
realizé su Maestro. Ademas, fueron
enviados por él a predicar su
mensaje, lo que implicaba aprender
aquello que debian transmitir. Es un
periodo en el que la memoria juega
un papel muy importante.

2) Tras la muerte y resurreccion de
Jesus, se desarrolla la tradicion oral.
En este tiempo los apdstoles
predicaron lo que el Sefior habia
dicho y hecho alaluz de la
comprension mas profunda de los
acontecimientos de que ellos
gozaban y la asistencia del Espiritu
de la verdad (Jn 16,13). Es un periodo
de otros 30-40 afios durante el cual la
tradicion sobre Jesus se expande de
forma oral desde Palestina hasta
muchos otros lugares del Imperio
romano. En estas décadas,
seguramente las tradiciones sobre
Jesus iban también cuajando en
algunas formas escritas (ensefianzas
y dichos de Jesus, milagros realizados



por él, el relato de su pasion 'y
muerte, etc.) y se iban adaptando a
las necesidades de los oyentes gracias
a la predicacion, la catequesis y las
celebraciones liturgicas.

3) Desde finales de la década de los
60 —cuando van desapareciendo la
mayor parte de quienes habian sido
testigos directos de la vida y obra de
Jesus y el templo de Jerusalén es
destruido— hasta finales del siglo [,
los evangelistas pusieron por escrito
en forma de relato algunas de las
muchas cosas que se transmitian de
manera oral o escrita. Para ello
sintetizaron esas tradiciones o
desarrollaron otras segun las nuevas
circunstancias en que vivian las
distintas comunidades cristianas. En
su tarea conservaron el estilo de la
proclamacion apostolica.

Los evangelios no indican en el texto
quiénes fueron sus autores. Son
obras anonimas. Algunos escritos



cristianos de finales del siglo I citan
frases o pasajes presentes en los
evangelios, aunque sin referirse a
quiénes los escribieron. De todas
formas, en el siglo II existia ya un
consenso de que estos escritos eran
solo cuatro y que las autoridades que
estaban detras de ellos eran las
figuras apostolicas de Mateo, Marcos,
Lucas y Juan. Asi lo recogen Papias
de Hierapolis (transmitido por
Eusebio de Cesarea), san Ireneo,
Clemente de Alejandria y el Canon de
Muratori, que transmiten los mas
antiguos testimonios sobre la autoria
de los evangelios. Por ejemplo, san
Ireneo escribe:

«Mateo publico entre los hebreos en
su propia lengua, una forma escrita
de evangelio, mientras que Pedro y
Pablo en Roma anunciaban el
evangelio y fundaban la Iglesia. Fue
después de su partida cuando
Marcos, el discipulo e intérprete de
Pedro, nos transmitio también por



escrito lo que habia sido predicado
por Pedro. Lucas, compaiiero de
Pablo, consigno también en un libro
lo que habia sido predicado por éste.
Luego Juan, el discipulo del Sefior, el
mismo que habia descansado sobre
su pecho (Jn 13,23) publicé también
el evangelio mientras residia en
Efeso» (Contra las herejias, 3,1,1).

Con estas palabras, el obispo de Lyon
esta demostrando el origen
apostolico de los cuatro evangelios
canodnicos. Son auténtica y verdadera
tradicion de los apdstoles. Es
importante notar que con el término
“auténtico” se designa el caracter
original o de conformidad con el
original de un acto o documento. En
esta condicion reside su autoridad y
por ello puede dar fe o constituir una
prueba. Por ello, se dice que un
escrito es auténtico para indicar que
tiene realmente como autor a la
persona a quien se atribuye. Pero
también se utiliza el término



“auténtico” en plural para designar a
los representantes de la Tradicion
revestidos de autoridad, que han sido
acatados universalmente por los
Santos Padres. En este sentido, los
apostoles (Mateo y Juan) o los
varones apostolicos (Marcos,
discipulo de Pedro, y Lucas, discipulo
de Pablo) son “auténticos” porque
dan garantia de la autenticidad y
veracidad del testimonio de los
evangelios que llevan sus nombres,
no porque ellos necesariamente
hubieran escrito de puiio y letra las
narraciones evangélicas.

De hecho, no conocemos el modo
concreto en que fueron compuestos
estos relatos. Las semejanzas y
diferencias entre los tres primeros —
Mateo, Marcos y Lucas—, llamados
“evangelios sinopticos”, porque si se
ponen en columnas paralelas se
pueden observar sus coincidencias y
discordancias en un solo golpe de



vista (sinopsis), han dado lugar a
diversas hipotesis sobre su origen.

Durante mucho tiempo se penso,
siguiendo a san Agustin, que el
primer evangelio en componerse
habria sido el de Mateo y que luego
Marcos lo abrevid. Mas tarde, Lucas,
conociendo los dos escritos, habria
compuesto el suyo.

También se propuso, siguiendo a
Clemente de Alejandria, que Mateo
habria sido el primero en escribir su
evangelio para los judeocristianos y
luego Lucas lo habria adaptado para
los cristianos de origen pagano, hasta
que, finalmente, Marcos habria
realizado un compendio de los dos.

Sin embargo, la explicacion que
cuenta con mayor apoyo hoy en dia
es la que considera que la obra de
Marcos favorecio la relacion entre
evangelio oral y evangelio escrito y
se convirtio en el prototipo de
“evangelio”. Los otros evangelistas



habrian adoptado el esquema de este
primer relato afiadiendo material
comun a ambos que no estaba
presente en Marcos y materiales
propios. En todo caso, de entre las
diversas tradiciones vinculadas a los
apostoles, cada evangelista hubo de
seleccionar aquello que tenia
disponible, enmarcarlo en una
narracion y abreviarlo o ampliarlo,
teniendo en cuenta las circunstancias
de las comunidades a quienes se
dirigian.

Segun esta comprension, parece que
Mateo y Lucas, quiza sin conocerse
entre si, utilizaron el evangelio de
Marcos. En cambio, lo que es comun
a Mateo y Lucas, pero no se
encuentra en Marcos, se suele
identificar con una coleccion de
dichos de Jesus (lamada
habitualmente fuente Q), pero de la
que, si existio, no nos han llegado
testimonios. Ademas, cada uno de los
tres evangelios presenta tradiciones



que son solo de ellos y no aparecen
en los otros. Juan, por su parte,
conoce las tradiciones recogidas en
Marcos, aunque presenta la
narracion de la vida y obra de Jesus
con rasgos propios.

En todo caso, estos primeros
documentos reunen tradiciones que
se remontan a la predicacion
apostolica. No son biografias de Jesus
en el sentido que actualmente se da
al término “biografia” —aunque
relatan la vida terrena del Sefior—
sino testimonio apostolico de
Jesucristo. De hecho, san Justino se
refiere a ellos como “Memorias (o
recuerdos) de los apostoles”, que
“son llamadas evangelios” (Apologia,
1,66,3). Este sera el nombre que se
impone y que muestra tanto su
originalidad como la conexidn con la
predicacion apostolica, incluso en el
modo en estructurar el relato.



En efecto, el esquema de los cuatro
evangelios es el mismo que el del
anuncio apostolico (kérigma),
sintetizado, por ejemplo, en el
discurso de Pedro en casa del
centurién Cornelio (Hch 10,37-43):
Jesus es bautizado por Juan, predica
y realiza milagros en Galilea, sube a
Jerusalén, donde tras su ministerio
en la ciudad santa es llevado a la
pasion y muerte. Después de
resucitar, se aparece a los apostoles y
asciende a los cielos junto al Padre,
desde donde vendra como juez. Los
que creen en él reciben el perddén de
los pecados.

Sobre este esquema cada evangelista
escribe su propia narracion. Mateo y
Lucas hacen preceder el ministerio
publico de Jesus con los relatos de la
infancia y Juan con el prélogo que
muestra la prexistencia de Jesus, el
Logos hecho carne. Marcos destaca la
necesidad de la conversion para
recibir al Mesias y el papel de Pedro.



Mateo presenta el ministerio de Jesus
en torno a grandes discursos. Lucas
subraya la subida de Jesus desde
Galilea a Jerusalén. Juan va
revelando la condicion mesianica de
Jesus mediante signos (milagros)
hasta mostrar la muerte de Cristo
como una glorificacion.

Fiabilidad histodrica

Para hablar de la veracidad historica
de los evangelios es necesario
entender bien su género. No son
cronicas contemporaneas de la vida
de Jesus escritas por un testigo. Son
relatos fieles a la tradicion
apostolica, que, a su vez, es fiel a la
predicacion y vida de Cristo. Es decir,
los apdstoles no repetian
simplemente lo que Jesus habia
dicho o narraban con detalle lo que
habia hecho. Transmitian la vida de
Jesus otorgandole un significado.
Esto se ve claro en la mas primitiva
confesion de fe que recoge san Pablo



en 1 Cor 15,3 y que él mismo habia
recibido por tradicion: «Cristo murio
por nuestros pecados, segun las
Escrituras». Es decir, la predicacion
apostolica narra unos hechos
historicos indiscutibles —“Cristo
murid”, un acontecimiento histérico
sucedido bajo Poncio Pilato— con un
sentido salvifico que afecta
directamente a los hombres y
mujeres de todos los tiempos —“por
nuestros pecados”—, conforme
estaba anunciado en los escritos
sagrados de Israel —“segun las
Escrituras”—.

Lo narrado en los evangelios, por
tanto, remite a la verdad de lo
sucedido, a lo que los apostoles
fueron testigos y predicaron con el
fin de comunicar a las gentes de
todos los tiempos que la salvacion se
encuentra en Cristo muerto y
resucitado, tal como lo anunciaban
las Escrituras de Israel. Por eso, no
hay que buscar en estos escritos los



hechos desnudos, objetivos —algo
que, por otra parte, es imposible de
lograr en un relato antiguo—
desprovistos del significado que le
dieron los evangelistas. La realidad
historica no se puede separar de la
ensefianza de los apdstoles, que cada
evangelista presenta de manera
propia.

Esto no significa que no sea posible
remontarse a los hechos historicos
transmitidos en los evangelios o que
su condicion de relatos
inseparablemente unidos a una
ensefianza impida afirmar que lo
narrado en ellos es fiable. A lo largo
de los siglos, se ha examinado la
historicidad de los relatos
evangelicos segun el concepto de
historia que se tenia en cada
momento. En la época moderna, con
la concepcion de la historia como
una narracion basada en la critica
historica de documentos antiguos
que no se consideraban objetivos, se



planteo la distincion entre el “Jesus
de la historia y el Cristo de la fe”. Con
ella se separaba la figura de Jesus
reconstruible por los historiadores y
lo que la Iglesia ensefia sobre Cristo.
Aunque para el cristiano no hay
disociacion —pues el Jesus historico
es el mismo Sefior Jesucristo, cuya
persona y ensefianza la Iglesia
transmite fielmente—, el problema
que plantea es ineludible. No se
puede renunciar a la cuestion sobre
como acceder a Jesus desde el punto
de vista historico. Jesucristo, el Hijo
de Dios encarnado, fue y es
verdadero hombre. Es un personaje
de la historia y su obra redentora se
realizé también con acciones en la
historia de los hombres. Como
ensefia Benedicto XVI, si Jesus fuera
una idea o una ideologia, el
cristianismo seria una gnosis. Por
ello, la investigacion historica sobre
lo narrado en los relatos evangélicos
es un requisito necesario, no solo
para consolidar la fe, sino también



para tener un mejor conocimiento de
la humanidad santa del Sefior.

El acceso a Jesus debe partir de los
evangelios: es la fuente primordial
para conocer a Jesus. Al mismo
tiempo, nos ha llegado el testimonio
historico de otras fuentes no biblicas
que avalan lo que estos cuatro
relatos contienen. Por ejemplo, los
hallazgos arqueologicos en la region
de la Palestina del cambio de época
han sacado a la luz datos valiosos
que apoyan o contextualizan lo
narrado en los evangelios. Los textos
encontrados en Qumran, las
traducciones de las Escrituras judias
al arameo, la tradicion oral judia y
sus formas de transmision, las
fuentes rabinicas permiten conocer
mejor la vitalidad religiosa de la
época y el modo en que se utilizaban
los escritos sagrados. El testimonio
sobre Jesus del historiador judeo-
romano Flavio Josefo y los otros
testimonios de fuentes paganas



(Tacito, Suetonio, Plinio), junto a la
informacion que se desprende de los
textos retdricos grecorromanos, el
estudio de la educacion helenistica o
el influjo de las escuelas de
pensamiento griegas, también
ayudan a enmarcar y conocer mejor
aspectos histdricos presentes en los
evangelios. Y frente a las acusaciones
de subjetividad de estos relatos, las
mencionadas fuentes externas se
complementan con un conjunto de
criterios que aseguran la fiabilidad
historica de los relatos de los
evangelios. Algunos de los mas
importantes son:

1) El criterio de discontinuidad. Se
consideran probadamente historicos
expresiones y hechos que no encajan
en el judaismo del tiempo ni habrian
sido inventadas por la primitiva
Iglesia o por los evangelistas. Por
ejemplo, “Reino de Dios”, “Hijo del
Hombre”, “Abba”, “Amén”, el



bautismo de Jesus por parte de Juan,
los defectos de los Apostoles.

2) El criterio de testimonio multiple.
Rasgos de la figura, predicacion y
actividad de Jesus que estan
atestiguados en todos los evangelios
y en otros escritos del Nuevo
Testamento o fuera de €l son
auténticos. Por ejemplo, la postura de
Jesus ante la Ley, los pecadores y los
pobres; la resistencia a ser
reconocido como un rey-mesias de
tipo politico; la predicacion del
Reino, su actividad sanadora y sus
milagros.

3) El criterio de coherencia o
conformidad. Aspectos que no
pueden establecer como historicos
por otros criterios, pero que son
coherentes con lo que sabemos de
forma fidedigna sobre la predicacion
de Jesus y su anuncio de la venida e
instauracion del Reino de Dios, se
consideran auténticos. Por ejemplo,



el Padrenuestro, las parabolas o las
bienaventuranzas.

4) El criterio de explicacion
necesaria. Acontecimientos que dan
sentido e iluminan un conjunto de
elementos que, en caso contrario, no
se entenderian, se consideran
también auténticos. Por ejemplo, el
éxito del comienzo del ministerio de
Jesus, su actividad en Jerusalén, las
ensefianzas en privado a sus
discipulos.

A estos criterios se afiaden los
llamados “indicios” de que algo
narrado sea probablemente cierto.
Detalles como Jesus durmiendo en el
cabezal de la barca o la indicacion de
que algo ocurrio, por ejemplo, “cerca
de Jerico”, son indicios de que tras el
relato estd el testimonio de un testigo
ocular.

Todo ello muestra que los evangelios,
aunque son testimonios de fe, son
fiables historicamente. Prueban que



el modo teoldgico y salvifico que
tienen los evangelios de presentar a
Jesus no deforma la realidad
historica agrandando su figura. Esto
no significa que la imagen que
transmiten los evangelistas se agote
en sus relatos, pues, como escribe
san Juan, hay muchas otras cosas que
no se recogieron en los evangelios (Jn
20,30-31; 21,25). Pero,
principalmente, porque Jesus es el
Hijo eterno de Dios, cuya imagen
excede todo intento humano de
comprension plena.

Imagen de Cristo segun los
evangelios

Aun siendo incompleta, la imagen de
Cristo que transmiten los evangelios
no solo es la que Dios ha querido
revelarnos, sino que esta en la base
de todas las otras imagenes de Cristo
que se han propuesto y desarrollado
a lo largo de la historia de la Iglesia,
especialmente a través de sus santos.



Todas ellas se fundamentan en las
imagenes de Jesus que se encuentran
en los evangelios.

Jesus es presentado por san Mateo
con toda su majestad, pues es el Hijo
de Dios (cf. 1,20; 27,54). Es también el
Mesias prometido. En él se cumplen
los anuncios de los profetas del
Antiguo Testamento, como lo
muestran las veces en que se dice
que «se cumpli6 lo que habia dicho
Dios por medio del profeta» o
expresiones parecidas (1,22-23;
2,5-6.15.17-18.23; 3,3-4; etc.). Pero es
al mismo tiempo el Mesias a quien
las autoridades de Israel no acogeny
rechazan. Por eso anuncia que Dios
se formara un nuevo pueblo «que
rinda frutos» (21,43). Ese nuevo
pueblo es la Iglesia. En ella, Jesus es
el Maestro, pero, sobre todo, el
Emmanuel —Dios con nosotros—
desde antes de su concepcion (1,23),
que estara presente en medio de los
suyos hasta el final de los tiempos



(18,20; 28,20). Es, finalmente, el
Siervo del Sefior anunciado por
Isaias, que con sus palabras y sus
milagros cumple el plan de salvacion
de Dios con los hombres (8,16-17;
12,15-21).

Para san Marcos, como no podia ser
de otra manera, Jesus es también el
Mesias anunciado en el Antiguo
Testamento, pero, mas que con textos
que se cumplen en él, es presentado
realizando las obras del Mesias
prometido. Pero, para evitar
interpretaciones de caracter politico,
Jesus pide silencio a quienes se
benefician de esas obras, para que su
mesianismo no se entienda en
sentido temporal sino a la luz de la
cruz (1,44; 5,43; 7,36; 8,26). Por eso
también el evangelista refiere que el
titulo con el que Jesus prefirio
denominarse es “Hijo del

Hombre” (2,10.28; 8,31.38; etc.), un
titulo que evoca la vision del libro de
Daniel que anuncia que un ser



celestial, «<como un hijo de hombre»,
vendra desde lo alto y recibira el
poder sobre todas las naciones (Dn
7,13-14) y que muestra la condicion
transcendente del Mesias. Ademas,
san Marcos subraya que Jesus es el
“Hijo de Dios”. Se le denomina asi
desde el inicio del relato (1,1), lo
proclama el Padre en el bautismo y
en la transfiguracion (1,11; 9,7) y lo
confiesa el centurion ante la cruz
(15,39).

San Lucas destaca que Jesus es el
Profeta por excelencia (1,76; 4,24;
7,16.26; 13,33; 24,19). Nadie como él
puede hablar en nombre de Dios.
Ademas, como los profetas del
Antiguo Testamento que eran
movidos por el espiritu de Dios, Jesus
fue ungido por el Espiritu en el
Bautismo (3,22), conducido por €l al
desierto para ser tentado (4,1) e
impulsado a dirigirse Galilea para
iniciar su mision (4,14.18). Para el
tercer evangelista, Jesus es también



el Salvador, pues él va a salvar al
pueblo de sus pecados. En él se
cumplen las promesas de salvacion
hechas por Dios a los patriarcasy
profetas de Israel (1,47.69.71.77;
2,11.30; 3,6; etc.), que se manifiestan
en sus acciones salvadoras,
especialmente en los gestos de
misericordia hacia los débiles y
pecadores (7,50; 8,48.50; 18,42;
19,9-10). Asimismao, Jesus es el Sefior.
Con este titulo se designaba a Dios
entre los judios para evitar
pronunciar su santo nombre. Al
mismo tiempo era una forma de
respeto para dirigirse a una persona.
San Lucas hace abundante uso de
este titulo referido a Jesus, indicando
asi su condicion divina desde el
nacimiento hasta que se manifiesta
plenamente en la resurreccion (2,11;
5,8.12; 7,6; etc.).

Jesus segun san Juan es, de nuevo, el
Mesias prometido de Israel y
también el Profeta (4,19; 6,14) y



Maestro (Rabbi) que ensefa (1,38.49;
3,2; etc.; 6,3.69; 7,14.28; 8,20). Pero en
el cuarto evangelio esta revelacion
adquiere una mayor hondura
teoldgica. Como en los otros
evangelios, Jesus es el Hijo de Dios,
pero san Juan subraya que es “el
Hijo”, el Unigénito (1,14.18), el tinico
verdaderamente Hijo, de quien Dios
es su Padre de modo diferente a
como lo es de los demas hombres
(20,17). De hecho, es una sola cosa
con F1(10,30; 5,19-21.23.26; 14,11).
Ademas, como Hijo de Dios, Jesus es
preexistente (1,30; 8.58). Se hace
carne y ha puesto su morada entre
los hombres (1,1-14). Es la Palabra
sempiterna del Padre, el Logos, que
ha creado y sostiene el mundo (1,1-3),
y ha sido enviada como Palabra
ultima y decisiva de Dios a la
humanidad para revelar a los
hombres quién es Dios (17,25). Es
aquel en quien se cumplen algunos
rasgos que en el Antiguo Testamento
se atribuian a Dios: Jesus es el Pan de



Vida (6,35.51), la Luz del mundo
(8,12), 1a Puerta (de las ovejas)
(10,7.9), el Buen Pastor (10,11.14), 1a
Resurreccion y la Vida (11,25), el
Camino, la Verdad y la Vida (14,6), la
Vid (15,1.5). Es, por eso, quien puede
utilizar la expresion “Yo soy” en
sentido absoluto, sin un predicado
(8,28.58; 18,5), para indicar su
condicion divina. Pero es también el
“Hijo del Hombre”, verdaderamente
hombre, que ha bajado del cielo para
morir (1,51; 3,13; 6,62), el Cordero de
Dios que quita los pecados del
mundo muriendo en la cruz (1,29.36;
cf. 19,14).

En cualquier caso, los evangelios no
son libros que presentan a Jesus
como una figura del pasado. Son
palabra actual, en los que Jesus esta
siempre vivo. Por eso, san Josemaria
podia aconsejar: «jVive junto a
Cristo!: debes ser, en el Evangelio, un
personaje mas, conviviendo con
Pedro, con Juan, con Andrés...,



porque Cristo también vive ahora:
Iesus Christus, heri et hodie, ipse et in
scecula! —ijJesucristo vive!, hoy como
ayer: es el mismo, por los siglos de
los siglos» (Forja, 8).

Juan Chapa

Bibliografia basica

—Concilio Vaticano II, Dei Verbum,
nn. 18-19

—Catecismo de la Iglesia Catolica, nn.
124-127.

Lecturas recomendadas

—Facultad de Teologia de la
Universidad de Navarra,
“Introduccion a los Santos
Evangelios” e “Introducciones” a
cada evangelio, en Sagrada Biblia.
Nuevo Testamento, Pamplona: Eunsa,



2008, 35-45; 58-66; 239-248; 363-374;
557-567. (Existe traduccion al inglés).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-gt/article/tema-11-el-
testimonio-evangelico/ (02/02/2026)


https://opusdei.org/es-gt/article/tema-11-el-testimonio-evangelico/
https://opusdei.org/es-gt/article/tema-11-el-testimonio-evangelico/
https://opusdei.org/es-gt/article/tema-11-el-testimonio-evangelico/

	Tema 11. El testimonio evangélico

