
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XV):
Sencillez, para ver
claro el camino

Sabernos mirados por Dios y
vivir en el presente: dos
actitudes para hacer que
nuestra vida sea más sencilla.

24/12/2022

«¡Buscad lo suficiente, buscad lo que
basta! Lo demás es agobio, no alivio;
apesadumbra, no levanta»[1]. Así es:
la vida cristiana nos lleva a buscar la
intimidad con Dios y a



desprendernos de lo que no nos lleva
hacia Él. Se trata de un viaje interior
en el que nos esforzamos a cada paso
por identificar y escoger «lo que
basta», aquella sola cosa que no nos
será quitada (cfr. Lc 10,42).

La experiencia nos muestra, sin
embargo, que esa búsqueda puede
ser compleja. Hay épocas en que la
vida se convierte en una especie de
laberinto: momentos de confusión
interior y de caos exterior, jornadas
en que tenemos la cabeza llena y el
corazón vacío. Puede ocurrir
también que, por nuestra manera de
ser o porque atravesamos periodos
difíciles, tendamos a complicar las
cosas, analizando una y mil veces la
realidad. En esos momentos,
cualquier decisión nos puede
paralizar, y quizá no logramos
sintonizar con la voluntad del Señor.
Desearíamos entonces que la vida



fuese más simple y nuestros
razonamientos más directos.
Anhelamos poseer esa sencillez que
es capaz de iluminar la mente y de
aligerar el alma.

¿Cómo discernir en cada ocasión la
voluntad de Dios? ¿Cómo aceptar con
serenidad los acontecimientos de la
vida ordinaria? ¿Cómo relacionarnos
con quienes nos rodean sin juzgar o
retorcer sus intenciones? Conviene
reflexionar en primer lugar sobre las
raíces de nuestra tendencia a la
complicación. Desde ahí
descubriremos dos disposiciones que
nos pueden ayudar a deshacer la
madeja de nuestra alma: la humildad
y el abandono.

El Creador de la vida y el “creador”
del miedo

Todo artista deja una huella en sus
obras. También Dios ha dejado en la
creación uno de los rasgos más
profundos de su esencia: la unidad.



Él es Unidad en la Trinidad. La
armonía y la belleza del paraíso
muestran cómo en su creación no
faltaba nada y no sobraba nada (cfr.
Gn 2,1). El mundo y el hombre
habían surgido del Amor -porque
sólo el Amor es capaz de crear- y el
Amor los mantenía unidos.

Sin embargo, frente al Dios de la
afirmación, del sí, del «sea» (cfr. Gn
1,3), surge la voz del tentador. Como
el diablo no puede crear, se dedica
en cierto modo a descrear, y
sugestiona al hombre con una
lectura desfigurada de la realidad.
Desde aquel primer episodio con
Adán y Eva, el diablo juega con
nuestros miedos para que nos
angustiemos con el futuro o para que
imaginemos intenciones rebuscadas
en las palabras o en las acciones de
los demás. Así, nos transforma poco
a poco en almas inseguras,
calculadoras y preocupadas.



«¿De modo que os ha mandado Dios
que no comáis de ningún árbol del
jardín?», pregunta el diablo (Gn 3,1).
El enemigo se propone que fijemos la
atención en el árbol prohibido y que
dejemos de apreciar el resto de dones
de Dios: plantas, animales, otros
seres humanos, una vida en estado
de gracia... Comenzamos entonces a
ver el mundo con sospecha, con ojos
complicados. Satanás nos hace creer
que nos falta algo, que Dios no es
sincero, que nos esconde cosas. El
Qohelet lo explica así: «Mira lo único
que he descubierto: Que Dios hizo al
hombre sencillo pero ellos se buscan
infinitas complicaciones» (Qo 7,29).

Esa complicación prepara para el
pecado. El hombre ya no dialoga ni
pasea con Dios… y acaba por
esconderse de él. Al perderse la
confianza entre Creador y criatura,
al querer escondernos de su mirada,
entran en el mundo el ansia y la
fatiga (cfr. Gn 3,16-17). El hombre y



la mujer viven entonces con temor al
futuro[2]; su corazón termina
agotándose, y se convierte así en un
terreno fértil para la tristeza, esa
gran aliada del enemigo.

La complicación que el pecado trae
consigo nos ha hecho difícil percibir
dónde está el bien y tomar decisiones
que nos conduzcan a Dios. El libro de
los Proverbios lo dice sin rodeos: «el
de corazón retorcido no encontrará
el bien» (Pr 17,20). Aun así,
añoramos la armonía de nuestro
pasado junto a Dios, y es
precisamente esa especie de
recuerdo, esa nostalgia que quedó en
el alma, lo que nos sigue atrayendo
hacia el Señor. La liturgia del Viernes
Santo lo expresa así: «Dios
todopoderoso y eterno, [Tú] creaste a
todos los hombres para que,
deseándote siempre, te busquen, y
cuando te encuentren, descansen en
ti»[3].



Humildad: sabernos mirados
por Dios

Para vernos y para ver el mundo con
ojos sencillos, es necesario en primer
lugar encontrar nuestro descanso en
la mirada de Dios. Sabernos mirados
por Él nos da mucha seguridad:
entendemos que Dios nos quiere sin
condiciones y que todo lo demás
tiene una importancia muy relativa.
Al margen de esa mirada, en cambio,
sentimos la necesidad de proteger
nuestra fragilidad y nos encerramos
en nosotros mismos, o quedamos
paralizados por el miedo. Quien se
refugia en esa mirada de amor goza
de la serenidad de los sencillos,
porque no depende de circunstancias
que, a fin de cuentas, escapan a su
control. «Somos de la verdad —dice
san Juan— y en su presencia
tranquilizaremos nuestro
corazón» (1 Jn 3,19).



Podemos pensar en Simón Pedro,
que era un hombre bueno, pero con
un corazón a veces complicado. En
su amor al Señor se mezclan la duda
con la decisión, la obediencia con la
rebeldía, el coraje con el miedo... Su
momento de confusión más grande
se da en el patio de Anás, durante la
Pasión del Señor (cfr. Lc 22,65-72).
Podemos imaginar cómo, mientras
Jesús es interrogado, la angustia del
discípulo crece por momentos:
quiere ser fiel, pero no comprende lo
que está ocurriendo; los hechos lo
desbordan. Le gustaría regresar a
esas caminatas con el Maestro por
los campos de Galilea, cuando su voz
resonaba clara y los problemas se
resolvían con un gesto o una palabra
del Señor. En aquellos días, era fácil
creer en las promesas. El futuro era
espléndido, nítido.

Ahora el miedo se apodera de él.
Pedro cede a la presión y niega
conocer al Maestro. Cuenta el



evangelio que, poco después, sus
miradas se cruzan: «El Señor se
volvió y miró a Pedro. Y recordó
Pedro las palabras que el Señor le
había dicho: “Antes que el gallo cante
hoy, me negarás tres veces”. Y salió
afuera y lloró amargamente» (Lc
22,61-62). La mirada de Jesús 
desatasca la confusión de Pedro. Al
mirarle el Señor, Pedro logra verse a
sí mismo con los ojos de Dios.
«Mírame —pedía el futuro Benedicto
XVI en un Viernes santo— como lo
hiciste con Pedro después de la
negación. Que tu mirada penetre en
nuestras almas y nos indique el
camino en nuestra vida»[4].

Vernos como somos, ver claramente
nuestra propia realidad, puede
hacernos llorar amargamente, como
a Pedro. Pero es el único modo de
tocar suelo firme y de abandonar el
ansia que nos produce pretender ser
quienes no somos. Necesitamos
mirarnos con los ojos de Dios y ser



capaces de decirnos: «Pues soy como
soy, y aun así Dios me ha querido
para algo».

San Josemaría resumía en dos
palabras los muchos motivos que
tiene un cristiano para hacer
oración: «conocerle y conocerte»[5].
En efecto, nuestros ratos de
conversación con Dios son el
momento adecuado para obtener
una serena visión de los problemas y
de nosotros mismos, para que el
ovillo de nuestros pensamientos se
pueda deshacer con la gracia de Dios.
También nos ayudarán las
orientaciones que podamos recibir
en la dirección espiritual o en los
medios de formación. Confiar en
alguien que nos conoce puede
servirnos para descomplicar la
realidad y para restar importancia a
esa voz interior que se empeña en
revolver nuestros pensamientos. De
hecho, san Josemaría señalaba que el
objetivo de la formación cristiana



que se ofrece en el Opus Dei es la
sencillez: «nuestra ascética tiene la
sencillez del evangelio. La
complicaríamos si fuéramos
complicados, si dejáramos el corazón
oscuro»[6]. Por eso, a veces, un primer
paso para ganar en sencillez será
simplemente acoger con buena
disposición un consejo, sin
retorcerlo, y ver en la presencia de
Dios cómo ponerlo en práctica.

Abandono: ahora es el tiempo
del amor

La dificultad para abandonarse en
Dios puede tener muchas causas: un
cierto complejo de inferioridad, una
autoestima débil, la dificultad para
convivir con los propios errores...
Por otro lado, el ritmo de trabajo
actual tiende a complicar la vida y,
en ocasiones, el carácter: al poder
hacer más cosas cada día, las
decisiones que tenemos que tomar
aumentan; las prioridades no



siempre se presentan con una
claridad neta; la competitividad
social nos pone presión e introduce
ambiciones que acaban pesando en
el alma… Desearíamos vivir una vida
sencilla, pero la realidad es
demasiado complicada para
permitírnoslo.

Ante este panorama, san Josemaría
nos invita a ocuparnos del presente,
que es el kairós, el tiempo oportuno
de nuestra santidad. Al fin y al cabo,
el ahora es el único tiempo en el que
podemos recibir la gracia de Dios:
«Pórtate bien “ahora”, sin acordarte
de “ayer”, que ya pasó, y sin
preocuparte de “mañana”, que no
sabes si llegará para ti»[7]. En efecto,
el pasado o el futuro pueden acabar
convirtiéndose en pesos que nos
impiden discernir claramente la
voluntad del Señor. Él mismo nos
dice: «no os preocupéis por el
mañana, porque el mañana traerá su



propia preocupación. A cada día le
basta su contrariedad» (Mt 6,33). 

Concentrarnos en una tarea, sin
detenernos excesivamente a valorar
qué pensarán los demás o qué
efectos tendrá en nuestra vida, nos
ayudará a enfocar la voluntad y a
sacar mayor partido de los propios
talentos. Sin duda, es también
necesario sopesar los
acontecimientos vividos y planificar
el futuro, pero eso no debe impedir
que, de la mano de Dios, nos
concentremos en amar aquí y ahora,
porque el amor solo lo podemos dar
y recibir en este instante.

Cuando se presenta por primera vez
a los apóstoles con su cuerpo
glorioso, el Señor resucitado percibe
su agitación: «¿Por qué os asustáis, y
por qué admitís esos pensamientos
en vuestros corazones? Mirad mis
manos y mis pies: soy yo mismo» (Lc
24,38). Los acontecimientos que sus



discípulos han vivido en los días
pasados entran en colisión con lo que
ven; el escándalo de la Pasión pesa
aún demasiado en sus corazones; si
quien tienen delante es
verdaderamente Jesús, de repente el
futuro se abre de par en par... Son
tantas las emociones, que el Señor
tiene que devolverlos al presente con
una amigable pregunta: «¿Tenéis
aquí algo que comer?» (Lc 24,41).

Jesús vuelve sobre una escena tantas
veces vivida, cuando se sentaban
juntos a comer, y eso saca a sus
discípulos de la confusión. De igual
modo, empeñarnos por servir a los
demás en lo concreto y por
desarrollar con esmero y con amor
las ocupaciones de la vida ordinaria,
abandonando en Dios aquellos
problemas que escapan a nuestro
control, será el modo más habitual de
evitar enredarnos en la confusión y
de volvernos, cada vez más,
«sencillos como palomas» (Mt 10,16).



Al leer los evangelios, podemos
descubrirnos lejos de la fe de los
sencillos: la fe del pueblo que, sin
mucho conocimiento de la Ley de
Dios, aceptó de buen grado el
mensaje de Jesús. Esa aceptación
sencilla de la Palabra del Señor
puede contrastar con nuestra
dificultad para confiar en Él. Quizá la
nuestra sea más bien la fe de los
complicados. 

Aun así, Dios no deja de invitarnos
en cada instante a recuperar la
armonía perdida. Necesitamos ver
con claridad el camino de vuelta a
casa, al paraíso. Por la vía de la
sencillez, nos elevaremos por encima
de los problemas con la ligereza que
da el amor.



[1] San Agustín, Sermón 85, 5.6.

[2] Cfr. Qo 6,12, Mt 6,25-34.

[3] Misal Romano, Viernes Santo,
Oración universal.

[4] Card. Joseph Ratzinger, Via Crucis,
2005, 1ª estación.

[5] San Josemaría, Camino, n. 91.

[6] Cfr. Cuadernos 3, p. 149 (AGP,
biblioteca, P07).

[7] Camino, n. 253.

Juan Narbona

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/ser-sencillos-
ver-claro-el-camino/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/ser-sencillos-ver-claro-el-camino/
https://opusdei.org/es-gt/article/ser-sencillos-ver-claro-el-camino/
https://opusdei.org/es-gt/article/ser-sencillos-ver-claro-el-camino/

	Muy humanos, muy divinos (XV): Sencillez, para ver claro el camino
	Humildad: sabernos mirados por Dios
	Abandono: ahora es el tiempo del amor


