
opusdei.org

«Aprendamos de san
José a cultivar
espacios de silencio»

El Papa Francisco reflexionó
sobre un aspecto de la vida de
San José que los Evangelios
muestran: “no refieren ninguna
palabra suya, sino su actitud de
silencio, escucha y acción, que
pone de relieve su profunda
interioridad”, dijo.

15/12/2021

Queridos hermanos y hermanas:



Seguimos nuestro camino de
reflexión sobre san José. Después de
haber ilustrado el ambiente en el que
vivió, su papel en la historia de la
salvación y su ser justo y esposo de
María, hoy quisiera considerar otro
aspecto importante de su figura: el
silencio. 

Muchas veces hoy es necesario el
silencio. El silencio es importante, a
mí me conmueve un versículo del
Libro de la Sabiduría que fue leído
pensando en la Navidad y dice:
“Cuando la noche estaba en el
silencio más profundo, ahí tu palabra
bajó a la tierra”. En el momento de
más silencio Dios se manifestó. Es
importante pensar en el silencio en
esta época en la que parece no tenga
tanto valor.

Los Evangelios no relatan ninguna
palabra de José de Nazaret, nada, no
habló nunca. Eso no significa que
fuera taciturno, no, hay un motivo

https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-maestro-esencial/
https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-maestro-esencial/
https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-custodio/
https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-maestro-esencial/
https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-maestro-esencial/


más profundo. Con su silencio, José
confirma lo que escribe san Agustín:
«Cuando el Verbo de Dios crece, las
palabras del hombre disminuyen».
[1] En la medida en que Jesús ―la
vida espiritual― crece, las palabras
disminuyen. Esto que podemos
definir como el “papagayismo”,
hablar como papagayos,
continuamente, disminuye un poco. 

El mismo Juan Bautista, que es «voz
que clama en el desierto: preparad
del camino del Señor”» ( Mt 3,1), dice
sobre el Verbo: «Es preciso que él
crezca y que yo disminuya» ( Jn 3,30).
Esto quiere decir que Él debe hablar
y yo estar callado y José con su
silencio nos invita a dejar espacio a
la Presencia de la Palabra hecha
carne, a Jesús.

El silencio de José no es mutismo; es
un silencio lleno de escucha, un
silencio trabajador, un silencio que
hace emerger su gran interioridad.



«Una palabra habló el Padre, que fue
su Hijo ― comenta san Juan de la
Cruz― y ésta habla siempre en
eterno silencio, y en silencio ha de
ser oída del alma». [2]

Jesús creció en esta “escuela”, en la
casa de Nazaret, con el ejemplo
cotidiano de María y José. Y no
sorprende el hecho de que Él mismo
busque espacios de silencio en sus
jornadas (cf. Mt 14,23) e invite a sus
discípulos a hacer tal experiencia,
por ejemplo: «Venid también
vosotros aparte, a un lugar solitario,
para descansar un poco» (Mc 6,31).

Qué bonito sería si cada uno de
nosotros, siguiendo el ejemplo de san
José, lograra recuperar esta 
dimensión contemplativa de la vida
abierta de par en par precisamente
por el silencio. Pero todos sabemos
por experiencia que no es fácil: el
silencio nos asusta un poco, porque
nos pide entrar dentro de nosotros



mismos y encontrar la parte más
verdadera de nosotros. Y mucha
gente tiene miedo del silencio, debe
hablar, hablar, hablar o escuchar,
radio, televisión…, pero el silencio no
puede aceptarlo porque tiene miedo.
El filósofo Pascal observaba que
«toda la desgracia de los hombres
viene de una sola cosa: el no saber
quedarse tranquilos en una
habitación». [3]

Queridos hermanos y hermanas,
aprendamos de san José a cultivar
espacios de silencio, en los que pueda
emerger otra Palabra, es decir, Jesús,
la Palabra: la del Espíritu Santo que
habita en nosotros y que lleva a
Jesús. 

No es fácil reconocer esta Voz,
confusa a menudo con los miles de
voces de preocupaciones,
tentaciones, deseos, esperanzas que
albergamos; pero sin este
entrenamiento que viene



precisamente de la práctica del
silencio, puede enfermarse también
nuestra habla. Sin la práctica del
silencio se enferma nuestra habla.
Esta, en lugar de hacer que brille la
verdad, se puede convertir en un
arma peligrosa. De hecho, nuestras
palabras se pueden convertir en
adulación, vanagloria, mentira,
maledicencia, calumnia. 

Es un dato de experiencia que, como
nos recuerda el Libro del
Eclesiástico, «muchos han caído a filo
de espada, mas no tantos como los
caídos por la lengua» (28,18). Jesús lo
dijo claramente: quien habla mal del
hermano y de la hermana, quien
calumnia al prójimo, es homicida (cf.
Mt 5,21-22). Mata con la lengua.
Nosotros no creemos en esto pero es
la verdad. Pensemos un poco en las
veces que hemos matado con la
lengua ¡nos avergonzaremos! Pero
nos hará muy bien, muy bien.



La sabiduría bíblica afirma que
«muerte y vida estarán en poder de
la lengua, el que la ama comerá su
fruto» (Pr 18,21). Y el apóstol
Santiago, en su Carta, desarrolla este
antiguo tema del poder, positivo y
negativo, de la palabra con ejemplos
deslumbrantes y dice así: «Si alguno
no cae hablando, es un hombre
perfecto, capaz de poner freno a todo
su cuerpo. […] también la lengua es
un miembro pequeño y puede
gloriarse de grandes cosas. […] Con
ella bendecimos al Señor y Padre, y
con ella maldecimos a los hombres,
hechos a imagen de Dios; de una
misma boca proceden la bendición y
la maldición» (3,2-10).

Este es el motivo por el cual debemos
aprender de José a cultivar el
silencio: ese espacio de interioridad
en nuestras jornadas en el que
damos la posibilidad al Espíritu de
regenerarnos, de consolarnos, de



corregirnos. No digo caer en un
mutismo, no, sino cultivar el silencio.

Cada uno mire dentro de sí: muchas
veces estamos haciendo un trabajo y
cuando terminamos enseguida
buscamos el móvil para hacer otra
cosa, siempre estamos así. Y esto no
ayuda, esto nos hace caer en la
superficialidad. 

La profundidad del corazón crece
con el silencio, silencio que no es
mutismo, como he dicho, sino que
deja espacio a la sabiduría, a la
reflexión y al Espíritu Santo. A veces
tenemos miedo de los momentos de
silencio, ¡pero no debemos tener
miedo! Nos hará mucho bien el
silencio. Y el beneficio del corazón
que tendremos sanará también
nuestra lengua, nuestras palabras y
sobre todo nuestras decisiones. 

De hecho, José ha unido la acción al
silencio. Él no ha hablado, pero ha
hecho, y nos ha mostrado así lo que



un día Jesús dijo a sus discípulos: «No
todo el que me diga: “Señor, Señor”,
entrará en el Reino de los Cielos, sino
el que haga la voluntad de mi Padre
celestial» (Mt 7,21). 

Palabras fecundas cuando hablemos,
nos recordamos de aquella canción
“Palabras, palabras, palabras…” y
nada de sustancial. Silencio, hablar
justo, alguna vez morderse la lengua,
que hace bien, en vez de decir
tonterías.

Concluimos con una oración:

San José, hombre de silencio,

tú que en el Evangelio no has
pronunciado ninguna palabra,

enséñanos a ayunar de las palabras
vanas,

a redescubrir el valor de las palabras
que edifican, animan, consuelan,
sostienen.



Hazte cercano a aquellos que sufren
a causa de las palabras que hieren,

como las calumnias y las
maledicencias,

y ayúdanos a unir siempre los hechos
a las palabras. Amén.

[1] Sermón 288, 5: PL 38, 1307.

[2] Dichos de luz y amor, BAC,
Madrid, 417, n. 99.

[3] Pensamientos, 139.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2021/documents/papa-francesco_20211215_udienza-generale.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2021/documents/papa-francesco_20211215_udienza-generale.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2021/documents/papa-francesco_20211215_udienza-generale.html#_ftnref3
https://opusdei.org/es-gt/article/san-jose-silencio/


opusdei.org/es-gt/article/san-jose-
silencio/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/san-jose-silencio/
https://opusdei.org/es-gt/article/san-jose-silencio/

	«Aprendamos de san José a cultivar espacios de silencio»

