
opusdei.org

«No te olvides de
ellos. Los refugiados
son un gran pecado
del mundo»

Pablo es sacerdote desde mayo.
Entre 2016 a 2019 dirigió una
ONG de ayuda humanitaria y
cooperación al desarrollo en
Líbano. Recientemente ha
defendido su tesis sobre las
enseñanzas de los pontífices en
este campo. El Papa Francisco
le animó a continuar ayudando
a los refugiados de la guerra
siria.



01/07/2021

Su tesis doctoral, que ha defendido
recientemente en la Pontificia
Università della Santa Croce, lleva
por título: “El desafío de los
Desplazados Forzosos a la Luz del
Magisterio de la Iglesia: una
aproximación moral y pastoral
desde las enseñanzas de León XIII
hasta Francisco”. Se trata de un
problema palpitante pues, según
las últimas estimaciones, hay 84
millones de personas en esta
situación en todo el mundo. ¿Hay
alguna conexión entre su tesis
doctoral y su trayectoria vital?

Pocos hechos tienen tanto impacto,
de manera continuada en los medios,
como las crisis migratorias. En este
sentido, los desplazados forzosos
cobran especial protagonismo por la
vulnerabilidad que sufren. Las



variadas formas de violencia en
tantas zonas del mundo han
ocasionado a lo largo de la historia, y
de forma especial en la actualidad,
auténticas crisis humanitarias. Esto
hace que ocupe un lugar prioritario
no sólo en la geopolítica, sino en el
corazón del Santo Padre. Asomarse
al fenómeno de la movilidad humana
supone un reto de enorme magnitud
dada su complejidad, puesto que toca
de forma transversal multitud de
disciplinas.

La oportunidad de abordar este tema
se fraguó durante mis años de
estancia en Líbano, de 2016 a 2019.
Fue mientras llevaba una ONG de
ayuda humanitaria y cooperación al
desarrollo dirigida a los más
vulnerables de la sociedad, en un
país lastrado por la guerra siria,
donde entendí que un fenómeno
como el de la migración forzosa
debía ser abordado desde una
aproximación teológica. Empeñado



como estaba, junto con otros cientos
de ONGs, en dar soluciones
materiales a los refugiados y a los
más pobres (todas ellas necesarias, y
más o menos urgentes) me di cuenta
de que un mundo tan herido por el
conflicto sólo podía ser curado
poniendo a Dios en el centro, y que
podíamos ayudar también desde el
ámbito académico.

¿Qué papel ha jugado la figura del
Papa Francisco en la elaboración
de la tesis?

El Papa Francisco ha evidenciado
desde el principio de su pontificado
una clara preferencia por los
descartados del mundo, haciendo de
las dificultades a las que se enfrentan
un foco de atención no sólo mediante
las palabras, sino también con los
hechos. Siempre me ha llamado la
atención su esfuerzo por trasladar
este desafío mundial al plano
personal, animando a todos a salir de



uno mismo hacia la cultura del
encuentro, empezando por una
Iglesia sin fronteras.

Es llamativa la frecuencia con la que
habla de esta realidad, y los
numerosos gestos que ha tenido
hacia los desplazados forzosos desde
el comienzo de su pontificado. Como
anécdota ilustrativa, hace un mes
acudí a la audiencia del Papa en el 
Cortile di San Damaso. Cuando pasó
junto a mí le dije que había vivido
unos años en Líbano trabajando con
los refugiados de la guerra siria, y
que al día siguiente defendía la tesis
sobre los desplazados forzosos desde
la perspectiva del Magisterio de la
Iglesia, incluyendo su pontificado. Su
rostro se puso muy serio y me dijo:
"no te olvides de ellos. Los refugiados
son un gran pecado del mundo. Sigue
rezando y cuidando de ellos".
Mientras tanto había agarrado el
ejemplar de la tesis que había
llevado conmigo. Leyó el título con



detenimiento, abrió la primera
página y estampó su firma.

Vivió usted en el Líbano y allí
desarrolló algunos programas de
voluntariado. ¿Qué pretendía
exactamente al atender a esos
refugiados, muchos de ellos
cristianos caldeos iraquíes?

Líbano es un país donde la palabra
que mejor podría definirlo es el
“contraste”, también en el ámbito
socio-económico. La riqueza y la
pobreza se dan la mano al doblar
cada esquina. En una región donde
existen tantas necesidades
espirituales y materiales
entendíamos que, en las labores
apostólicas del Opus Dei con los
jóvenes, la solidaridad y el
voluntariado debían tener un papel
protagonista. Fue así como surgieron
los Campos de Trabajo Humanitarios
Internacionales, cuyo factor
diferencial era llevar humanidad



donde faltaba. Conscientes de no
poder resolver el problema de fondo,
lo que pretendíamos con esta
iniciativa era llevar esperanza a los
abandonados de la sociedad, hacerles
sentir personas de nuevo. Ayudarles
a recuperar su dignidad.

Las iniciativas eran muchas y
variadas: dar de comer en
comedores de las Hermanas de la
Caridad, ayudar en orfanatos, visitar
familias de refugiados en sus
hogares, llevarles ropa, medicinas,
cheques de supermercado, organizar
juegos en campos de refugiados,
torneos de fútbol… Nuestro público
objetivo era fundamentalmente
huérfanos y refugiados sirios,
palestinos e iraquíes. Estos últimos
tenían la particularidad de ser
cristianos perseguidos por el Estado
Islámico que habían tenido que huir
con lo puesto para salvar sus vidas.
Al no tener el impacto mediático de
la guerra siria, viven en una



situación de abandono y escasa
ayuda internacional.

Usted ha vivido en Oriente Medio y
en Occidente. ¿Dónde ha
encontrado mayor sensibilidad
hacia la acogida para los
refugiados?

Líbano tiene con mucha diferencia la
mayor proporción de refugiados del
planeta. En función de las fuentes
consultadas (la realidad es mucho
más compleja que los datos oficiales),
una de cada cuatro personas
aproximadamente es refugiada en el
país del cedro. Esto hace que se trate
de una situación que, lejos de
quedarse en el plano teórico, forma
parte de la convivencia diaria. Tiene
mérito que un país que fue invadido
por Siria hace no muchas décadas les
acoja como refugiados en la
actualidad, comprometiendo su
propia supervivencia y estabilidad
política. Esto no quita que la cuerda



se tense y muchos, antes de querer
oír hablar de acogida, prefieran el
retorno seguro a su país de origen.
Solución que, por otro lado, es la
ideal a largo plazo para todas las
partes, siempre que se aseguren las
condiciones de seguridad,
voluntariedad y dignidad.

¿Un refugiado es sólo un desafío, una
amenaza a la seguridad y a los
puestos de trabajo, o puede también
ser una oportunidad? Tomando
distancia de los posibles desórdenes
que puede generar, es importante
hacer un ejercicio de reconocimiento
de lo que puede aportar a la
sociedad. Por nombrar algunos, los
refugiados buscan la paz, albergan
esperanza, pueden aportar
habilidades y conocimientos, nos
enseñan a esforzarnos, promueven el
sentido de familia y viven una
gratitud incondicional.



El fenómeno de los desplazados
forzados y de los refugiados es
muy complejo. Usted, que ha
estudiado el magisterio católico
sobre este punto, ¿podría
sintetizar las soluciones que
aporta la Iglesia católica sobre el
particular?

En primer lugar, me gustaría aclarar
que la Iglesia no pretende dar
soluciones técnicas a los problemas
de su tiempo. Sin embargo, como
decía Pablo VI, es experta en
humanidad. Como una madre buena,
cuando la Iglesia se interesa por los
desplazados lo hace sin alusiones
políticas de ninguna clase. Si se
pronuncia sobre estos temas lo hace
movida por la máxima moral de que,
cuando se produce una necesidad
humanitaria, los pobres no pueden
esperar. Lo que le anima es el
cuidado y respeto de la dignidad de
la persona en su totalidad de alma y
cuerpo. Como la historia de la



humanidad está marcada por
continuos movimientos migratorios,
esa preocupación por cada uno de
sus hijos allí donde estén implica que
la Iglesia tenga una naturaleza
migrante, un alma migratoria. “A la
movilidad humana le ha de
corresponder la movilidad de la
Iglesia”, decía Pío XII. La Iglesia se
hace migrante en la figura de tantos
sacerdotes, laicos y religiosos que
acompañan a los emigrantes en su
aventura migratoria.

La pastoral de las migraciones
comenzó su andadura en el siglo XIX.
León XIII recogió la inquietud hacia
los grandes desplazamientos de su
época, desarrollando
sistemáticamente la Doctrina Social
de la Iglesia a partir de la publicación
de la Rerum Novarum. A partir de
entonces, y cada vez con más fuerza,
el tema no dejará de estar presente

https://opusdei.org/es-es/article/numerario-opus-dei-libano/


en el Magisterio, donde los pontífices
que se suceden irán enriqueciendo
con sus aportaciones los cuidados de
la Iglesia hacia esta población
necesitada a través de su palabra,
iniciativas y acciones concretas,
adaptando incluso su propia
estructura.

Resumir en pocas palabras casi un
siglo y medio de Magisterio es difícil.
Si bien el concepto de desplazado
forzoso ha ido evolucionando y
definiéndose jurídicamente, la
preocupación por su figura siempre
ha formado parte de la enseñanza
moral de la Iglesia, que se ha ido
adaptando a una realidad compleja y
cambiante. El Magisterio traslada el
fenómeno global de la movilidad
forzada a la esfera personal. El grito
de los necesitados espera respuesta y
debe interpelar a cada uno. Si bien
en la búsqueda de soluciones existe
la limitación de la voluntad política
de los Estados, cada individuo tiene



una responsabilidad moral. Entre las
muchas aportaciones del rico
Magisterio de la Iglesia destacan
conceptos como la dignidad y
centralidad de la persona, el respeto
de sus derechos fundamentales, la
importancia del perdón, la
promoción integral del hombre, la
necesidad de la paz, el combate
contra el pecado, la llamada a la
hospitalidad, la integración, la
cultura del encuentro o la primacía
de la caridad.

¿Hay límites morales al derecho de
acogida a los refugiados?

Abordado tímidamente en el Papa
León XIII, el derecho a emigrar ha
sido una constante en el Magisterio
desde Pío XII. En la base de este
derecho, como recuerda el beato
Juan XXIII, se encuentra el destino
universal de los bienes de este
mundo. Al mismo tiempo, se ha
manifestado que el derecho a



emigrar no es un derecho absoluto,
sino que debe ir acompañado de
intereses legítimos y de la protección
del bien común. Como recogía Juan
Pablo II, el derecho a la migración
debe estar reglamentado. Si se aplica
indiscriminadamente, puede causar
graves daños al bien común de los
países anfitriones.

Por su parte, la Iglesia ha reconocido
insistentemente a la autoridad
pública el derecho a reglamentar el
flujo migratorio cuando, haciendo un
uso justo de su autoridad, busca la
garantía del bien común. El
Magisterio ha pedido que se
obedezca a los Estados en esta
materia, si bien no les ha otorgado
un derecho absoluto (pidiendo, por
ejemplo, que no impidan
injustamente la llegada de los
pobres). También ha reconocido el
papel de la ONU, el respeto a la
soberanía de los países para
preservar el bien común, la



importancia de la vía jurídica en la
resolución de los conflictos
internacionales, e incluso ha
mostrado su apoyo a pactos
internacionales en materia de
migración.

Aunque existe el derecho a emigrar,
se trata de un derecho subjetivo,
pues nadie puede exigir ser acogido
en un país concreto en un momento
determinado. Ante los debates sobre
las condiciones y los límites que se
han de poner a la acogida, Francisco
dice que la respuesta del Evangelio
es la misericordia. Acoger al otro es
acoger a Dios en persona. Abrir las
fronteras al refugiado siempre
supone un riesgo. En esa apertura
deberá dejarse espacio a la acción
armoniosa de la caridad, para que no
prevalezca el criterio exclusivo de la
propia seguridad. Con sus matices,
nos parece que el límite moral al
derecho de ser acogido está en el
carácter de crisis humanitaria.



Cuando ésta tiene lugar, los
emigrantes deben ser acogidos (los
pobres no pueden esperar) siempre
que sea posible; si la migración es
por motivos no forzosos
(económicos, políticos, etc.), cabría
precisar el ejercicio de este derecho,
que no es absoluto y se supedita al
bien común.

¿Qué puede o debe hacer un
católico ante el fenómeno de los
refugiados?

En primer lugar, descubrir la
identidad migratoria de la Iglesia.
Fundamentada en que el mismo
Jesús se hizo migrante, el alma de la
Iglesia es migratoria, pues se interesa
por sus hijos allí donde estén, en un
mundo marcado por continuos
movimientos migratorios, con la
mirada puesta en la patria definitiva.
Como dice Jesús a sus discípulos,
estamos en el mundo sin ser del
mundo. El que se siente



interiormente extranjero no cae en el
defecto de considerar como forastero
a aquel que no se le parece. Reconoce
en ellos a sus hermanos. En la Iglesia,
como en el Reino de los Cielos, no
hay lugar a la marginación.

La Iglesia, desplazada del debate
público en temas como el que nos
ocupa, se sabe migrante con los
desplazados. Los cristianos, en el
encuentro con los migrantes,
conocemos más y mejor cómo es
Dios. Las enseñanzas del Magisterio
nos invitan a “complicarnos la vida”,
movidos por la caridad, saliendo al
encuentro del necesitado para que se
siente a nuestra mesa. La presencia
de los desplazados forzosos supone
una invitación a recuperar ciertas
dimensiones esenciales de nuestra
existencia como hijos de Dios. La
parábola del buen samaritano sigue
teniendo perenne actualidad: para
un cristiano no cabe la indiferencia
ante el pobre que yace en el camino.



Como nos recuerda el Papa
Francisco, cada forastero que llama a
nuestra puerta es una ocasión de
encuentro con Jesucristo, que se
identifica con el extranjero acogido o
rechazado en cualquier época de la
historia.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/refugiados-
libano-tesis-doctoral/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/refugiados-libano-tesis-doctoral/
https://opusdei.org/es-gt/article/refugiados-libano-tesis-doctoral/
https://opusdei.org/es-gt/article/refugiados-libano-tesis-doctoral/

	«No te olvides de ellos. Los refugiados son un gran pecado del mundo»

