
opusdei.org

¿Qué leer? (II):
Quedarse con lo
mejor

Segunda parte del editorial
sobre el reto de leer. El diálogo
con los libros y con los otros
lectores potencia la experiencia
de la lectura: descubre
horizontes, ahorra desencantos,
y optimiza nuestro tiempo para
leer, que siempre es poco.

13/10/2016

Hay libros que le cambian a uno la
vida. Así le sucedió a san Agustín



cuando leyó el Hortensius de Cicerón:
el libro, escribiría años más tarde en
las Confesiones, «cambió mis afectos
y mudó hacia ti, Señor, mis súplicas e
hizo que mis votos y deseos fueran
otros (…) y comencé a levantarme
para volver a ti»[1]. Su camino hacia
Dios, después de muchos vaivenes,
cobró una dirección más decidida
hacia la conversión, que se selló
también con un libro entre las
manos: un pasaje de la epístola a los
Romanos derrumbó el último muro
que lo retenía[2].

Compartir los buenos
descubrimientos

Aunque no todos los libros van a
marcar un antes y un después tan
neto en nuestra vida, lo que leemos
nos cambia: nos afina el alma, o nos
la embota; nos abre horizontes, o nos
los estrecha. Nuestra personalidad
refleja –más a medida que pasa el
tiempo– tanto los libros que hemos



leído como los que no hemos leído.
Quien, a lo largo de los años, se nutre
de lecturas seleccionadas con buen
criterio, adquiere una mirada abierta
sobre el mundo y las personas, sabe
medirse con la complejidad de las
cosas, y desarrolla la sensibilidad
necesaria para dejar de lado la
banalidad y no pasar de largo ante la
grandeza.

No siempre es fácil dar con libros
que nos ayuden a crecer, incluso
cuando se trata simplemente de
entretenerse; por eso es muy útil
acudir al consejo de los demás. Al
intentar situarse en una población, si
uno pregunta a la gente del lugar,
constata con frecuencia cómo las
personas aportan datos valiosos que
con el GPS quizá se le escaparían. Y,
del mismo modo que nos orientamos
con personas expertas, podemos
recomendar a otros los buenos libros
que vamos leyendo. Hablar de lo que
se lee enriquece la vida familiar y las



conversaciones con amigos, que a
veces acabarán por tomar la forma
de tertulias literarias u otras
actividades culturales, como las que
tienden puentes entre literatura y
cine. Y si las buenas lecturas se
transmiten muy eficazmente de boca
en boca, también es útil organizar
clubes de lectura, frecuentar buenas
librerías, mantener el contacto con
libreros y establecer con ellos un
diálogo frecuente, que suele
enriquecer a ambas partes.

Existen muchas selecciones de libros
de calidad, clasificadas por edades,
temáticas, gustos. Con todo, la mejor
selección es la que cada uno va
haciéndose por su cuenta, a partir de
los consejos de amigos con gustos
afines, de referencias aisladas en una
clase, una charla, una conversación...
Como no podemos leer
inmediatamente todo lo que suscita
nuestro interés, es bueno hacerse un
plan de lecturas, recogiendo las



referencias para más adelante; eso
nos da la serenidad de saber que, en
cierto modo, un título no se nos
escapa; y permite que, cuando
queramos leer algo más, no vayamos
necesariamente a buscar lo primero
que nos caiga entre las manos.

Se ha dicho que internet es, en cierto
sentido, una inmensa máquina de
repetición. Con la invención de la
imprenta ya se constató que cuanto
más fácil es la publicación de textos,
más proliferan los libros mediocres o
banales. Sin embargo, junto a una
gran cantidad de material de escasa
calidad -a veces realizado con la
mejor de las intenciones-, internet
esconde en sus pliegos textos que
permiten dar con muchas claves de
la actualidad, apuntando también a
las ideas de fondo, por las que
apenas se preguntan muchos de los
medios de comunicación. También
aquí es bueno acotar, con ayuda de
buenos consejos, y con la propia



experiencia, los sitios o autores a los
que queremos seguir. Las
aplicaciones para suscribirse a
determinados contenidos, o para la
lectura offline de textos puntuales
que nos interesen, son una buena
ayuda en este sentido. La red
aumenta además las posibilidades de
acceso a algunas obras clásicas, o a
otras antiguas, agotadas o difíciles de
encontrar en librerías o en
bibliotecas.

Dialogar con los libros

Crítica, del griego krinein, significa
originariamente discernir, escoger.
Leer con capacidad crítica supone
tomar lo mejor de cada libro. Los
autores, igual que nosotros, están
condicionados por su contexto y
cultura; por eso cuando leemos es
bueno preguntarse, por ejemplo:
¿por qué se expresa de este modo el
autor? ¿Cuáles son los ideales de su
época que proyecta en sus



personajes? ¿Cuál es su percepción
de los valores perennes, como la
amistad, el perdón, la lealtad, etc.?
No se trata, obviamente, de adoptar
una actitud reactiva, que escondería
quizá cierto pesimismo o
inseguridad. Interesa más bien
descubrir las luces y sombras de
cada obra y, si es el caso, purificar
algunas ideas o propuestas. Se entra
así en un diálogo interior con el
libro, que incluso puede desembocar
en diálogos reales con los autores (de
hecho suelen agradecer la
correspondencia y sugerencias de
sus lectores), en el que saldrán a flote
las propias convicciones: algunas se
corregirán quizá con el intercambio,
y otras al menos adquirirán nuevos
matices. Para un cristiano,
probablemente el mejor modo de
fomentar un equilibrado sentido
crítico es leer con sentido apostólico:
no solo con ganas de pasar un rato
agradable, sino también con ánimo
de comprender las categorías



intelectuales de nuestros
contemporáneos, para purificarlas y
reconciliarlas con los valores del
Evangelio.

Con estas coordenadas, la lectura nos
ayuda a formar convicciones
profundas y sólidas, bien razonadas,
de manera que cada uno adquiera
sus criterios de juicio y desarrolle su
propia personalidad y estilo. Algo
similar ocurre con las películas que
vemos: cuando una nos sorprende,
por los valores que descubrimos en
ella, o por su estética, se nos
muestran con mayor plasticidad
aspectos de nuestra vida, de nuestra
visión del mundo, de las personas.
Así cada uno forma su propio
discernimiento, y sabe que toma las
decisiones rectas sobre la base de
criterios que entiende y que él
mismo es capaz de explicarse. Se
logra, de este modo, una visión
personal, enraizada a la vez en la fe



cristiana, que robustece la unidad de
vida.

Algo se mueve en el alma

Un buen lector suele ser también un 
relector: alguien que vuelve sobre
obras que en su día le marcaron. Un
modo eficaz de ser relector es tomar
a veces algunas notas, que nos
permitan volver más adelante sobre
el rincón de nuestro interior que se
iluminó con una determinada
lectura. Esta costumbre nos ayuda a
conocernos y a adquirir una mirada
más penetrante sobre la realidad y
sobre los demás. Hay veces en que
nos gustaría evocar una historia o un
pasaje que en su día nos llamaron la
atención, y no somos capaces de dar
con él; haberlo anotado será
entonces una gran cosa.

Como con todo, también en esto hay
que dar con un equilibrio: es bueno
dejarse sorprender por nuestra
memoria, que retiene más de lo que



nos parece. A la vez, la lectura deja
un rastro mucho más profundo en
quien, con la escritura, alimenta el
diálogo interior del alma: muchas
veces no se tratará tanto de copiar
pasajes enteros como de anotar
nuestras impresiones; intentar dar
forma, quizá balbuceando, a las
intuiciones que se quieren abrir paso
dentro de uno. Con esa labor
paciente se enriquece nuestro viaje a
través de geografías, culturas y
sensibilidades: los paisajes no pasan
simplemente ante nosotros, sino que
nos dan forma por dentro, y nos
permiten hacernos cargo de los
problemas, los anhelos, el talento de
las personas. Mejora así nuestra
comprensión del mundo, y nos
mantenemos a la altura del reto
constante de la nueva evangelización
a la que nos urge el Santo Padre, que
pasa por una nueva inculturación.

Responsabilidad personal



Al recordar sus visitas con gente
joven a los hospitales en Madrid, San
Josemaría contaba en una ocasión
cómo procuraban hacerles «un rato
de compañía y algún servicio
material: lavarles las manos, los pies
o la cara; cortarles las uñas;
peinarles... No podíamos llevarles
comida, porque estaba prohibido,
pero siempre les dejábamos alguna
buena lectura»[3]. Su solicitud de
pastor de almas le llevaba a recordar
a todos la importancia de elegir las
lecturas con sentido de
responsabilidad, por el profundo
impacto que tienen en la formación
intelectual y espiritual de cada uno.
El Catecismo nos recuerda, en este
sentido, cómo «el primer
mandamiento nos pide que
alimentemos y guardemos con
prudencia y vigilancia nuestra fe y
que rechacemos todo lo que se opone
a ella»[4]. Así lo aconseja también el
Papa: «Si veo que un programa no es
bueno para mí, me echa por tierra



los valores, me hace ser vulgar,
incluso con cosas sucias, tengo que
cambiar de canal. Como se hacía en
mi “época de la piedra”: cuando un
libro era bueno, lo leías; cuando un
libro te hacía daño, lo tirabas»[5].
Elegir un libro, como elegir a los
amigos, ir al cine o a ver una obra de
teatro, es un acto responsable y libre
para cada cristiano, y tiene también
sus connotaciones morales[6].

Ante el riesgo de la ignorancia o la
superficialidad, un consejo que se
podría dar es que conviene leer en
abundancia: a distintos autores y de
contextos variados. Se forma así una
mentalidad abierta, que supera los
prejuicios infundados y los lugares
comunes, y que está preparada para
vivir y comunicar la fe de una
manera atractiva. Al mismo tiempo,
la responsabilidad en la propia
formación lleva a tratar de leer libros
de calidad: elegir aquello que ayuda
realmente a crecer, humana y



sobrenaturalmente. Un sabio consejo
para este discernimiento: «Los
grandes libros tienen cortesía de
reyes magnánimos: acogen al lector
como si fuese su igual. El escritor
mediocre trata de humillarnos para
ocultar su baja posición»[7].

El consejo de personas más leídas
puede resultar una herramienta muy
valiosa para formar nuestro plan de
lecturas, para comprender bien a los
distintos autores y para saber en qué
puntos pueden tener una visión algo
parcial o incompleta. En muchas
ocasiones, un comentario amigo
puede descubrirnos una obra hasta
entonces desconocida, y abrirnos un
amplio horizonte cultural, intelectual
o espiritual. En otras, nos evitará
perder el tiempo con lecturas
banales, que promueven conductas
en contra de la convivencia pacífica,
que atacan la religión, etc. También
sabemos que ciertos libros podrían
hacernos daño, porque en ese



momento nos falta la formación para
digerirlos: hay panes que podrían ser
demasiado duros para nuestros
dientes. Es bueno tener la humildad
intelectual de reconocer nuestros
límites: no es mojigatería; es
prudencia. Con la ayuda de otros, se
encuentran alternativas para
canalizar nuestras inquietudes:
lecturas más ponderadas, que con el
tiempo quizá nos permitirán, si fuera
necesario, enfrentarnos a esos otros
panes que en su día nos habrían
hecho daño. En definitiva, se trata de
que la cultura que cada uno va
construyendo con la lectura encarne
las enseñanzas de Jesucristo y se
engarce con nuestra experiencia
vital. Tanto quien lee libros
desaconsejables como quien lee poco
son especialmente vulnerables ante
el error, aunque sea por caminos
distintos.

Aconsejar y aconsejarse



Una consecuencia del valor del
consejo ajeno es inmediata: la
necesidad de que cada uno colabore
también con los demás en este
ámbito. El consejo personal ayudará
siempre a nuestros familiares y
amigos a escoger obras de calidad
que puedan enriquecerle. También
es útil participar en las iniciativas
que ofrecen valoraciones literarias,
cinematográficas, culturales, etc. El
esfuerzo de dedicar unos minutos a
compartir las propias impresiones
puede ayudar a muchas personas;
también aquí rige el principio de que
lo mejor puede ser a veces enemigo
de lo bueno: es preferible una breve
reseña, escrita cuando tenemos
fresca la lectura, a un proyecto de
recensión pormenorizada que acaba
por no concretarse. Cuántos más
colaboradores participen en estas
iniciativas, más objetivo y atinado
resultará el consejo.



La información que ofrecen las
revistas, los suplementos culturales,
etc. puede ser también valiosa. No es
difícil descubrir a los críticos
certeros, por su buen hacer, por la
buena preparación cultural y
doctrinal, por el tono ponderado de
sus opiniones. Son indicadores
diversos que nos ayudan antes de
tomar la decisión de leer o de
adquirir un determinado libro.

En todo caso, es bueno evitar
visiones reduccionistas o
superficiales sobre la necesidad de
pedir consejo o de tener en cuenta
las orientaciones que nos puedan
facilitar. El hecho de que un libro se
valore de un modo concreto es
siempre orientativo y prudencial, y
no debe extrañar que algunas de esas
valoraciones cambien con el tiempo;
o que lo que para una determinada
persona no tenga inconvenientes los
ofrezca para otra. La valoración es
una guía para ayudarnos a elegir con



responsabilidad; a la vez, no excluye
que pidamos consejo en la dirección
espiritual, cuando lo veamos
oportuno para nuestra alma. Por otro
lado, el hecho de estar atentos a la
valoración moral de un producto
cultural no debe desenfocarnos de lo
esencial: la importancia de leer y, en
la medida de nuestras posibilidades,
de leer mucho.

No extingáis el Espíritu, ni despreciéis
las profecías; sino examinad todas las
cosas, retened lo bueno y apartaos de
toda clase de mal[8]. La apertura del
alma, la amplitud de horizontes, son
auténticos cuando vibran con la
búsqueda y el encuentro, cada vez
más apasionados y a la vez más
serenos, de la Verdad y de la Belleza.

Texto: Luis Ramoneda - Carlos Ayxelá

Fotos: Pingz Man / Nicki Man (cc)



[1] San Agustín, Confesiones III.4.7.

[2] San Agustín, Confesiones VIII.
12.29.

[3] San Josemaría, notas de una
reunión familiar, 20-XII-1970.

[4] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2088.

[5] Francisco, Discurso, 6-VI-2015.

[6] Sobre este aspecto, cfr. Ángel
Rodríguez Luño, Factores culturales
de especial incidencia en la formación
espiritual, apartado 2 (“La lectura”),
disponible en collationes.org.

[7] N. Gómez Dávila, Escolios a un
texto implícito (vol. 1), Instituto
Colombiano de Cultura, 1977, p. 325.

[8] 1 Te 5, 19-22.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-gt/article/que-leer-ii-
quedarse-con-lo-mejor/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-gt/article/que-leer-ii-quedarse-con-lo-mejor/
https://opusdei.org/es-gt/article/que-leer-ii-quedarse-con-lo-mejor/
https://opusdei.org/es-gt/article/que-leer-ii-quedarse-con-lo-mejor/

	¿Qué leer? (II): Quedarse con lo mejor

